
 

 

 

  



2 
 

Índice 

 

Introducción           4 

Primer día - CREACIÓN Y REDENCIÓN       7 

Segundo día - LAS NUBES SON EL POLVO DE SUS PIES   25 

Tercer día - LA PLENITUD DEL MAR      31 

Cuarto día - EL FIRMAMENTO DECLARA LA OBRA DE SUS MANOS 42 

Quinto día – PÁJAROS, PECES Y ANIMALES TERRESTRES   49 

Sexto día - ¿QUÉ ES EL HOMBRE?      52 

Séptimo día - REPOSAR CON EL SEÑOR     57 

 

 

 

 

 

 

 

 

Los jóvenes necesitan comprender la profunda verdad 
fundamental de la declaración bíblica según la cual con 
Dios “está el manantial de la vida” (Salmo 36:9). No sólo es 
el Creador de todo, sino la vida de todo lo viviente. Es su 
vida la que recibimos en la luz del sol, en el aire puro y 
suave, en el alimento que fortifica nuestros cuerpos y 
sostiene nuestra fuerza. Por su vida existimos hora tras 
hora, momento tras momento. 

{ ED 179.4; Ed.197.5 } 

 

  



3 
 

Original: THE GOSPEL IN CREATION 

Autor: Ellet Joseph Waggoner 

primera publicación: 1893 

Citas bíblicas de LBLA, excepto indicación expresa. 

(Traducción: www.libros1888.com) 

 

Enlace de descarga en PDF: 

https://www.libros1888.com/Pdfs/EvangelioCreacion_EJW.pdf 

 

 

QR para descarga en PDF: 

  

http://www.libros1888.com/
https://www.libros1888.com/Pdfs/EvangelioCreacion_EJW.pdf


4 
 

EL EVANGELIO EN LA CREACIÓN – INTRODUCCIÓN 

(ÍNDICE) 

En Romanos 15:4 el Espíritu de Dios, mediante el apóstol Pablo, pone el sello de 
aprobación sobre la totalidad del Antiguo Testamento al señalar el propósito por el 
que se escribió: “Todo lo que fue escrito en tiempos pasados, para nuestra 
enseñanza se escribió, a fin de que por medio de la paciencia y del consuelo de las 
Escrituras tengamos esperanza” Romanos 15:4. 

Cristo reveló claramente la razón por la que obtenemos consuelo y esperanza en 
las Escrituras. En su respuesta a los judíos aprobó divinamente el Antiguo 
Testamento, y de forma especial los escritos de Moisés: “Examináis las Escrituras 
porque vosotros pensáis que en ellas tenéis vida eterna; y ellas son las que dan 
testimonio de mí”. “Si creyerais a Moisés, me creeríais a mí, porque de mí escribió 
él. Pero si no creéis sus escritos, ¿cómo creeréis mis palabras?” Juan 5:39, 46 y 47. 
Esta es la razón por la que podemos encontrar consuelo y esperanza en las 
Escrituras: Cristo está en ellas. 

El Espíritu del Antiguo Testamento es el Espíritu de Cristo. Respecto a los antiguos 
profetas leemos que escudriñaban “qué persona o tiempo indicaba el Espíritu de 
Cristo dentro de ellos, al predecir los sufrimientos de Cristo y las glorias que 
seguirían” 1 Pedro 1:11. 

Hay más: el Antiguo Testamento contiene el evangelio. En el versículo que sigue 
inmediatamente al citado leemos: “A ellos les fue revelado que no se servían a sí 
mismos, sino a vosotros, en estas cosas que ahora os han sido anunciadas 
mediante los que os predicaron el evangelio por el Espíritu Santo enviado del 
cielo…” 1 Pedro 1:12. Es decir: los profetas —Moisés entre ellos— ministraron las 
mismas cosas que los apóstoles predicaron, o sea, el evangelio. Dado que el 
evangelio de Dios es “acerca de su Hijo … nuestro Señor Jesucristo” Romanos 1:3-4, 
y que los judíos debieron necesariamente haber creído en Jesús si hubieran creído 
a Moisés —pues Moisés escribió sobre Cristo—, se deduce que lo escrito por 
Moisés es el evangelio. 

Lo primero que Moisés escribió bajo la inspiración del Espíritu de Dios es el relato 
de la creación. Por consiguiente, esa es una de las cosas mediante las cuales 
recibiremos consuelo y esperanza. ¿Por qué podemos recibir consuelo y esperanza 
en el relato de la creación? Porque ese relato contiene el evangelio. Una breve 
reflexión permitirá que el hecho quede establecido antes de proceder propiamente 
a su estudio detallado. 

La declaración del apóstol respecto a que el evangelio “es el poder de Dios para la 
salvación de todo el que cree” Romanos 1:16, es familiar para todo el que haya oído 
la predicación del evangelio. El evangelio es la manifestación del poder de Dios 
puesto en acción para salvar al hombre. Es en esencia lo mismo que expresa el 
apóstol Pedro cuando se refiere a la herencia reservada en los cielos para quienes 



5 
 

son “guardados por el poder de Dios, mediante la fe, para alcanzar la salvación” 1 
Pedro 1:5 (RV 1995). 

¿Cuál es la medida del poder de Dios? ¿Dónde se lo aprecia de forma tangible? En 
Romanos 1:20 leemos que desde la misma creación del mundo las cosas invisibles 
de Dios, su eterno poder y divinidad, “se han visto con toda claridad, siendo 
entendidos por medio de lo creado”. Por lo tanto, es en la creación donde todos han 
de ver el poder de Dios. Pero el poder de Dios puesto a la obra de salvar es el 
evangelio. Por consiguiente, la obra de la creación enseña el evangelio. Leemos en 
el Salmo 19: “Los cielos proclaman la gloria de Dios, y la expansión anuncia la obra 
de sus manos. Un día transmite el mensaje al otro día, y una noche a la otra noche 
revela sabiduría. No hay mensaje, no hay palabras; no se oye su voz. Mas por toda 
la tierra salió su voz, y hasta los confines del mundo sus palabras”. 

Un poeta lo expresó así (adaptado de Addison): 

 

La remota bóveda celeste, 
de espejo azul, etéreo, inmenso, 
punteado de diamantes,  
proclama al Autor primero. 

El sol incansable, día a día, 
esparce rayos del divino Hacedor  
y señala a pueblos y naciones 
el poder de su Palabra eterna. 

Apenas se asoma el ocaso 
la luna retoma el relato, 
y de noche repite a la tierra atenta 
el eco de su principio. 

Las estrellas que la ciñen 
y los astros que latiendo orbitan, 
anuncian en su viaje la buena nueva, 
y dibujan la verdad de polo a polo. 

Rodean nuestro planeta opaco 
en majestuoso silencio de cielo. 
En sus trazos refulgentes 
no resuena voz humana. 

Pero en atronador y sublime acento, 
en gloriosa aclamación,  
susurran al oído del alma: 
“ES DIVINA la mano que nos creó”

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

El evangelio es el poder de Dios, y el poder de Dios se manifiesta en las cosas 
creadas; por lo tanto, el salmista se está refiriendo al evangelio que los cielos 
predican. 

Así lo confirma el apóstol Pablo en Romanos 10:15-18: “¡Cuan hermosos son los pies 
de los que anuncian el evangelio del bien! Sin embargo, no todos hicieron caso al 
evangelio, porque Isaías dice: Señor, ¿quién ha creído a nuestro anuncio? Así que 
la fe viene del oír, y el oír, por la palabra de Cristo. Pero yo digo: ¿Acaso nunca han 
oído? Ciertamente que sí: por toda la tierra ha salido su voz, y hasta los confines del 
mundo sus palabras”. El apóstol está aquí hablando del evangelio al que no todos 
han creído. Pero afirma que todos lo han oído, y cita el Salmo 19 como prueba de 
que realmente lo oyeron. “Por toda la tierra salió su voz, y hasta los confines del 
mundo sus palabras”. 

“Sus palabras” ¿respecto a qué? —Respecto al evangelio. Por consiguiente, 
estamos ante una afirmación categórica de que los cielos predican el evangelio. No 
hay nadie tan analfabeto como para no poder “leer” el evangelio. Nadie hay tan 
sordo o aislado como para no poder “oír” la predicación del evangelio. Esa verdad 
se hará más evidente a medida que avanzamos.  

 

 

 

 

  



7 
 

PRIMER DÍA: CREACIÓN Y REDENCIÓN 

(ÍNDICE) 

“En el principio creó Dios los cielos y la tierra” Génesis 1:1. En esta breve frase 
encontramos resumida toda la verdad del evangelio. Quien la lee correctamente 
puede encontrar un consuelo inmenso. 

Consideremos en primer lugar quién creó los cielos y la tierra. “Creó Dios”. Cristo 
es Dios, es el resplandor de su gloria y la expresión exacta de su Persona. Hebreos 
1:3. 

El propio Cristo afirmó: “Yo y el Padre somos uno” Juan 10:30. Fue él quien, en 
representación del Padre, creó el cielo y la tierra. “En el principio existía el Verbo, y 
el Verbo estaba con Dios, y el Verbo era Dios. Él estaba en el principio con Dios. 
Todas las cosas fueron hechas por medio de Él, y sin Él nada de lo que ha sido hecho 
fue hecho” Juan 1:1-3. Acerca de Cristo leemos una y otra vez que “en Él fueron 
creadas todas las cosas, tanto en los cielos como en la tierra, visibles e invisibles; 
ya sean tronos o dominios o poderes o autoridades; todo ha sido creado por medio 
de Él y para Él. Y Él es antes de todas las cosas, y en Él todas las cosas permanecen” 
Colosenses 1:16-17.  

El propio Padre se dirige al Hijo llamándole Dios y Creador. El primer capítulo de 
Hebreos aclara que Dios nunca dijo a los ángeles: “Hijo mío eres tú, yo te he 
engendrado hoy”.  “Pero del Hijo dice: Tu trono, oh Dios, es por los siglos de los 
siglos, y cetro de equidad es el cetro de tu reino”. Y dijo también al Hijo: “Tú, Señor, 
en el principio pusiste los cimientos de la tierra, y los cielos son obra de tus manos” 
Hebreos 1:5, 8 y 10. Por consiguiente, se nos da la seguridad de que cuando leemos 
en el primer capítulo de Génesis “En el principio creó Dios los cielos y la tierra”, se 
trata de Dios en Cristo. 

El poder creador es la marca distintiva de la Divinidad. El Espíritu del Señor, 
mediante el profeta Jeremías, señala la vanidad de los ídolos, para afirmar a 
continuación: “El Señor es el Dios verdadero. Él es el Dios vivo y el Rey eterno. Ante 
su enojo tiembla la tierra, y las naciones son impotentes ante su indignación. Así 
les diréis: Los dioses que no hicieron los cielos ni la tierra perecerán de la tierra y de 
debajo de los cielos. Él es el que hizo la tierra con su poder, el que estableció el 
mundo con su sabiduría, y con su inteligencia extendió los cielos” Jeremías 10:10-12. 
Hizo la tierra por su poder y la estableció por su sabiduría. Ahora bien, “Cristo es 
poder de Dios y sabiduría de Dios” 1 Corintios 1:24. Vemos aquí una vez más a Cristo 
conectado inseparablemente con la creación, siendo el Creador. Sólo 
reconocemos la Divinidad de Cristo cuando lo reconocemos y adoramos como 
Creador. 

Cristo es Redentor en virtud de su poder Creador. Leemos que en él “tenemos 
redención: el perdón de los pecados”, debido a que “todo ha sido creado por medio 
de Él” Colosenses 1:14 y 16. Si no fuera el Creador, no podría ser el Redentor. 



8 
 

Eso significa simplemente que el poder redentor y el poder creador son el mismo 
poder. Redimir es crear. Así lo muestra la declaración del apóstol acerca de que el 
evangelio es el poder de Dios para salvación, a la que sigue inmediatamente otra 
declaración afirmando que el poder de Dios se pone de manifiesto mediante las 
cosas creadas (Romanos 1:16 y 20). Cuando consideramos las obras de la creación 
y pensamos en el poder manifestado en ellas, estamos contemplando el poder de 
la redención. 

Ha habido una buena cantidad de especulación vana respecto a cuál es mayor: la 
redención o la creación. Muchos han pensado que la redención es una obra mayor 
que la creación. No hay virtud en tal cavilación, dado que ambas están únicamente 
al alcance del poder infinito, y no hay mente humana facultada para medir ese 
poder. Pero si bien no podemos medirlo, podemos resolver fácilmente la cuestión 
de cuál es el mayor, dado que las Escrituras nos proporcionan esa información: 
ninguno de los dos es mayor que el otro, puesto que se trata del mismo poder. La 
redención es creación. La redención es el mismo poder que operó al principio para 
crear el mundo junto a todo lo que hay en él, y que se pone posteriormente a la obra 
de salvar al hombre y a la tierra de la maldición del pecado. 

Las Escrituras son muy claras al respecto. Así oró el salmista: “Crea en mí, oh Dios, 
un corazón limpio, y renueva un espíritu recto dentro de mí” Salmo 51:10. El apóstol 
afirma: “Si alguno está en Cristo, nueva criatura es” 2 Corintios 5:17. “Nueva criatura” 
implica una nueva creación. Y leemos también: “Por gracia habéis sido salvados 
por medio de la fe, y esto no de vosotros, sino que es don de Dios; no por obras, para 
que nadie se gloríe. Porque somos hechura suya, creados en Cristo Jesús para 
hacer buenas obras, las cuales Dios preparó de antemano para que anduviéramos 
en ellas” Efesios 2:8-10. 

Comparadas con Dios, las naciones “son como nada, menos que nada e 
insignificantes” Isaías 40:17. En el hombre “no habita nada bueno” Romanos 7:18, 
pero el poder que al principio hizo la Tierra a partir de la nada, toma al hombre si 
este consiente, y hace que sea “para alabanza de la gloria de su gracia” Efesios 1:6. 

Habiendo visto que Cristo —la Palabra, el Verbo— es el Creador de todas las cosas, 
y que él mismo redime por su poder creador, veamos qué dice la Biblia respecto a 
cómo creó. Aquí encontramos la respuesta: “Por la palabra de Jehová fueron 
hechos los cielos, y todo el ejército de ellos por el aliento de su boca. Él junta como 
montón las aguas del mar; él pone en depósitos los abismos. ¡Tema a Jehová toda 
la tierra! ¡Tiemblen delante de él todos los habitantes del mundo!, porque él dijo, y 
fue hecho; él mandó, y existió” Salmo 33:6-9 (RVR 1995). Es maravillosamente simple. 
Bien podemos exclamar: “¡Qué palabra es esta!” Lucas 4:36 (RVR 1995). 

“Por la fe comprendemos que el universo fue hecho por la palabra de Dios, de modo 
que lo que se ve fue hecho de lo que no se veía” Hebreos 11:3 (RVR 1995). ¿Cómo 
sabemos la forma en que fueron hechos los mundos? —“Por la fe”. La fe 
proporciona conocimiento. Esa es su obra especial. El conocimiento logrado 



9 
 

mediante la fe no es vago o incierto, sino el más absolutamente cierto de todos los 
conocimientos. De hecho, no existe un conocimiento real que no proceda de la fe. 
El conocimiento adquirido de cualquier otra forma es sólo especulación. El alma 
incrédula ve la fe como insensatez, pero el alma que cree sabe que la fe provee un 
fundamento sólido. Todo aquel que cree puede conocer. 

Uno de los asuntos básicos en el mundo es el conocimiento del alfabeto. Está en el 
propio fundamento del aprendizaje. Nadie ridiculizará a un niño por decir que 
conoce las letras del alfabeto, y por afirmar categóricamente que, por más que se 
le discuta, una “A” es una “A”. No obstante, es sólo por la fe como conoce tal cosa. 
Nunca lo investigó por sí mismo. Simplemente creyó la afirmación de su instructor 
al respecto. El propio maestro aprendió el alfabeto de la misma forma: por fe. Nadie 
le hizo una demostración de que la “A” es una “A”. Tal cosa no habría sido posible. Si 
se hubiera negado a aceptar el hecho hasta que se le demostrara, nunca habría 
aprendido a leer. Tuvo que aceptarlo inicialmente por fe y, posteriormente, este se 
confirmaría verdadero en cualquier circunstancia. No existe conocimiento del cual 
el ser humano esté más seguro que el de las letras del alfabeto, ni tampoco otro 
que dependa tanto de la fe. 

Tal como el niño aprende el alfabeto, así aprendemos nosotros las verdades de 
Dios. Quien recibe el reino de los cielos debe recibirlo como un niño pequeño. Por 
la fe aprendemos a conocer a Jesucristo, que es el Alfa y la Omega, el alfabeto 
completo de Dios. Quien cree la sencilla afirmación de la Biblia acerca de la 
creación puede saber con certeza que Dios creó los cielos y la tierra por el poder de 
su palabra. El hecho de que algún incrédulo lo dude y lo considere una necedad no 
sacude ese conocimiento ni demuestra que no sea verdadero, del mismo modo que 
nuestro conocimiento del alfabeto no se ve afectado ni refutado por la ignorancia 
de otra persona. 

“Por la palabra del Señor fueron hechos los cielos, y todo su ejército por el aliento 
de su boca” Salmo 33:6. En la revista The Century Magazine de mayo de 1891 se 
publicó una descripción muy interesante sobre la producción de figuras de voz. El 
artículo llevaba por título “Sonido visible”. La señora Watts Hughes había ideado un 
dispositivo sencillo para representar gráficamente los sonidos vocales. Consistía 
en una membrana elástica tensada horizontalmente sobre un soporte de forma 
circular, cóncavo hacia arriba y con un orificio en su base, al cual llegaba el sonido 
mediante un tubo situado debajo, que estaba conectado en su otro extremo a la 
boca del cantor. Sobre la membrana se esparcía arena o polvo fino. Se observó que, 
en respuesta al sonido, el polvo se agitaba suavemente por las vibraciones de la 
membrana en correspondencia con la voz, variando según su altura e intensidad. 
Ese era el resultado esperado, pero lo asombroso fue que en cada caso la agitación 
de las partículas creaba una forma que se asemejaba a la de alguna planta o flor, o 
incluso a la de ciertos organismos animales inferiores. Se puede observar algo 
parecido en tiempo frío al proyectar el aliento sobre el cristal de una ventana que 
da al exterior. 



10 
 

Se vio que si se empleaba polvo seco no 
retenía la forma adoptada una vez que la 
voz cesaba; por lo tanto, se humedeció 
ligeramente de manera que las diversas 
formas permanecían, permitiendo su 
posterior registro fotográfico. 

Eso ilustra cómo el aliento salido de los 
pulmones lleva la semblanza de formas 
vivientes. El hecho sugirió a la cantante un 
pensamiento que ella misma expresó en 
estos términos: 

“Terminada aquí mi exposición escueta de 
esa representación gráfica de la voz tal 
como la he observado, quisiera añadir que 
he llevado a cabo mis experimentos como 
vocalista, recurriendo a mi propia voz a 
modo de instrumento de investigación. 
Debo dejar a otros más versados en las 

ciencias naturales sopesar la relación de esos hallazgos con hechos y leyes ya 
conocidos. No obstante, en las diversas fases de esta investigación me ha ido 
surgiendo pregunta tras pregunta, hasta el punto de llegar a sentirme ante un gran 
misterio, en parte escondido, pero dejando entrever ciertos destellos. Y debo decir, 
además, que día tras día, al ir dando forma con mi canto a estas peculiares figuras, 
al salir al aire libre y ver sus paralelismos en las flores, los helechos y los árboles 
que me rodean, y nuevamente al observar los pequeños acúmulos de polvo 
organizándose en figuras semejantes a flores, que se recogen y luego despliegan 
sus pétalos como una flor que brota del capullo, he acariciado la esperanza de que 
esos humildes experimentos puedan plantear sugerencias respecto al modo en 
que la naturaleza produce sus propias bellas formas, y así contribuir en cierto grado 
al descubrimiento de otro eslabón más en la gran cadena del universo organizado 
que, como enseñan las Sagradas Escrituras, fue formado mediante la voz de Dios”. 

No reproduzco lo anterior a modo de ejemplo de cómo el Señor trajo a la existencia 
la tierra mediante su palabra en el principio, puesto que no sabemos cómo lo hizo, 
pero será útil para captar el hecho. El hombre, que fue creado a imagen de Dios, 
carece de poder creador. Por su aliento pueden apreciarse meramente las formas 
de seres vivientes. Pero en el aliento de Dios no sólo están las formas, sino las 
propias cosas vivientes, puesto que él es el Dios viviente, y en él “está la fuente de 
la vida” Salmo 36:9. Cuando él habla, la palabra que nombra el objeto creado lo 
contiene en ella misma. Cualquier cosa que pronuncie su palabra existe en su 
forma viviente en esa palabra. 

Así lo indica el apóstol Pablo al afirmar que Dios “llama a las cosas que no existen 
como si existieran” Romanos 4:17. Ese atributo es exclusivo de la Divinidad. Si un 



11 
 

hombre llamara a algo que no existe como si existiera, se trataría de una mentira. 
Pero Dios hace precisamente eso, y no puede mentir. ¿Por qué? Sencillamente 
porque cuando llama alguna cosa por nombre, o bien cuando declara que algo va a 
existir, realmente existe incluso si no pudiésemos verlo. Existe en su palabra. 
Cuando él nombra una cosa que previamente no existía, al instante existe, ya que 
su palabra la forma al nombrarla. Cuando él declara que alguna cosa va a existir, es 
tan seguro como si ya hubiera aparecido, dado que existe en la palabra hablada. 
Esa es la razón por la que tanta profecía se expresa en tiempo perfecto, como si ya 
se hubiera cumplido. En resumen: cuando los mundos iban a ser traídos a la 
existencia, Dios habló y existieron. Fueron formados por el aliento de su boca. 

Observa ahora cuán firme es el fundamento dado al creyente que sabe que todas 
las cosas fueron creadas por la palabra de Dios, y que cuando Dios habla, lo que él 
nombra viene a la existencia lleno de vida. Dice el salmista: “Escucharé lo que hable 
Dios, el Señor, porque promete paz a su pueblo, a sus santos, para que no se 
vuelvan a la insensatez” Salmo 85:8 (NRV 2000). Promulga paz mediante su divina 
palabra, ya que “Él mismo es nuestra paz” Efesios 2:14. Pero paz significa justicia, ya 
que leemos: “Mucha paz tienen los que aman tu ley, y nada los hace tropezar” Salmo 
119:165. “¡Si tan solo hubieras atendido a mis mandamientos! Entonces habría sido 
tu paz como un río, y tu justicia como las olas del mar” Isaías 48:18. Por lo tanto, al 
declarar paz, Dios ha de declarar justicia. Y así sucede, ya que leemos: “Mas ahora, 
sin la ley, la justicia de Dios se ha manifestado, testificada por la ley y por los 
profetas: la justicia de Dios por la fe de Jesucristo para todos los que creen en él, 
porque no hay diferencia, por cuanto todos pecaron y están destituidos de la gloria 
de Dios, siendo justificados gratuitamente por su gracia por la redención que es en 
Cristo Jesús, al cual Dios ha propuesto en propiciación por la fe en su sangre para 
manifestación de su justicia, atento a haber pasado por alto, en su paciencia, los 
pecados pasados, con la mira de manifestar su justicia en este tiempo, para que él 
sea el justo y el que justifica al que es de la fe de Jesús” Romanos 3:21-26 (RV 1909). 

Observa: se afirma que no hay justicia en el hombre: “No hay quien haga lo bueno, 
no hay ni siquiera uno” Romanos 3:12. Nadie tiene en sí mismo la capacidad de 
generar justicia. La justicia de Dios se pone literalmente en y sobre todo el que cree. 
De esa forma resulta estar vestido de justicia y lleno de ella en conformidad con las 
Escrituras. Los creyentes son ciertamente “hechos justicia de Dios en Él [Cristo]” 2 
Corintios 5:21. ¿Cómo sucede? Dios declara su justicia sobre aquel que cree. 
Declarar es hablar, pronunciar. Dios habla al pecador —quien es nada y no tiene 
nada— y le dice: “Tú eres justo”, e inmediatamente ese pecador que cree deja de 
ser un pecador para venir a ser justicia de Dios. La palabra de Dios que proclama 
justicia lleva en ella misma la justicia, y tan pronto como el pecador cree y recibe 
por la fe esa palabra en su propio corazón, en ese mismo instante tiene en su 
corazón la justicia de Dios. Y dado que del corazón mana la vida (Proverbios 4:23), es 
evidente que en él comenzó una nueva vida; y esa nueva vida es una vida de 
obediencia a los mandamientos de Dios. Por lo tanto, la fe es “la sustancia de las 



12 
 

cosas que se esperan, la demostración de las cosas que no se ven” Hebreos 11:1 (RV 
1909). Es así porque la fe se aferra a la palabra de Dios, y esa palabra es “sustancia”. 

A la tierra la sostiene la misma palabra que la creó. Leemos sobre Cristo: “En Él 
fueron creadas todas las cosas, tanto en los cielos como en la tierra, visibles e 
invisibles; ya sean tronos o dominios o poderes o autoridades; todo ha sido creado 
por medio de Él y para Él. Y Él es antes de todas las cosas, y en Él todas las cosas 
permanecen” Colosenses 1:16-17. Otras versiones traducen “subsisten” (RV) o 
“forman un todo coherente” (NVI): se mantienen cohesionadas. Todo lo que hay en 
la tierra —y la propia tierra— debe a Cristo su continua existencia. Pablo afirmó en 
el Areópago ateniense: “En Él vivimos, nos movemos y existimos” Hechos 17:28. 

Dios sostiene todo mediante su palabra. “Dios, habiendo hablado hace mucho 
tiempo, en muchas ocasiones y de muchas maneras a los padres por los profetas, 
en estos últimos días nos ha hablado por su Hijo a quien constituyó heredero de 
todas las cosas, por medio de quien hizo también el universo. Él es el resplandor de 
su gloria y la expresión exacta de su naturaleza, y sostiene todas las cosas por la 
palabra de su poder. Después de llevar a cabo la purificación de los pecados se 
sentó a la diestra de la Majestad en las alturas” Hebreos 1:1-3. Cristo es la Palabra 
divina, es la palabra pronunciada; y dado que todas las cosas permanecen o 
subsisten en él, es mediante su poderosa palabra como las sostiene. 

Escribió también el apóstol Pedro: “En el tiempo antiguo fueron hechos por la 
palabra de Dios los cielos y también la tierra, que proviene del agua y por el agua 
subsiste, por lo cual el mundo de entonces pereció anegado en agua. Pero los cielos 
y la tierra que existen ahora están reservados por la misma palabra, guardados para 
el fuego en el día del juicio y de la perdición de los hombres impíos” 2 Pedro 3:5-7 (RV 
1995). La misma palabra que hizo la tierra, hizo que se anegara en el diluvio, hizo que 
se transformara por la inundación, y la sigue sosteniendo. Por consiguiente, esa 
palabra ha de ser verdaderamente sustancial. Es más sólida y real que la propia 
tierra, dado que un fundamento ha de ser más consistente que aquello a lo que 
sostiene. Esa palabra de Dios “vive y permanece … para siempre” 1 Pedro 1:23-25. 
Por consiguiente, quien confíe en ella jamás será chasqueado. 

Llegará un tiempo en que sucederá esto: “Se hace pedazos la tierra, en gran manera 
se agrieta, con violencia tiembla la tierra. Se tambalea, oscila la tierra como un 
ebrio, se balancea como una choza, pues pesa sobre ella su transgresión; y caerá, 
y no volverá a levantarse” Isaías 24:19-20. Pero aunque desaparezcan las islas y “los 
montes se deslicen al fondo de los mares” Salmo 46:2, incluso en ese tiempo 
terrible, el cristiano podrá decir: “Dios es nuestro refugio y fortaleza, nuestro pronto 
auxilio en las tribulaciones” Salmo 46:1. 

“Por tanto, cualquiera que oye estas palabras mías y las pone en práctica, será 
semejante a un hombre sabio que edificó su casa sobre la roca; y cayó la lluvia, 
vinieron los torrentes, soplaron los vientos y azotaron aquella casa, pero no se cayó 
porque había sido fundada sobre la roca. Y todo el que oye estas palabras mías y no 



13 
 

las pone en práctica, será semejante a un hombre insensato que edificó su casa 
sobre la arena; y cayó la lluvia, vinieron los torrentes, soplaron los vientos y azotaron 
aquella casa, y cayó; y grande fue su destrucción” Mateo 7:24-27. 

Cristo es una roca. De los israelitas de antaño leemos que “todos bebieron la 
misma bebida espiritual, porque bebían de una roca espiritual que los seguía [iba 
con ellos]; y la roca era Cristo” 1 Corintios 10:4. Escribió el salmista: “El Señor, mi 
roca … no hay injusticia en Él” Salmo 92:15. Se dice a todos quienes lo acepten como 
su paz: “Ya no sois extraños ni extranjeros, sino que sois conciudadanos de los 
santos y sois de la familia de Dios, edificados sobre el fundamento de los apóstoles 
y profetas, siendo Cristo Jesús mismo la piedra angular” Efesios 2:19-20. No somos 
edificados sobre los apóstoles y los profetas, sino “sobre el fundamento” sobre el 
que ellos fueron edificados, “pues nadie puede poner otro fundamento que el que 
ya está puesto, el cual es Jesucristo” 1 Corintios 3:11. 

Según lo dicho por Cristo en el sermón del monte, edificamos sobre la roca al oír y 
cumplir su palabra. La Palabra de Dios es “inspirada [soplada, exhalada] 
divinamente” 2 Timoteo 3:16 (RV 1909); en consecuencia, está llena de su propia vida. 
“La fe viene del oír, y el oír, por la palabra de Cristo” Romanos 10:17. Cristo mora en 
el corazón por la fe; por lo tanto, la palabra contiene en ella misma a Cristo, ya que 
lo trae al corazón. La palabra de un hombre lo representa. Tiene el mismo valor que 
tiene quien la pronuncia. Si se trata de alguien carente de valor, su palabra tampoco 
es válida. Pero si es un hombre honorable y promete alguna cosa, su palabra vale 
tanto como él, o tanto como él pueda hacer. Su palabra lo representa. Por otra 
parte, decimos que alguien hace algo cuando su delegado lo hace en obediencia a 
él. Así, la palabra de Dios lo representa a él mismo. Su palabra tiene el mismo valor 
que él. Lo representa, pues su palabra está llena de su propia vida. 

Abraham provee un maravilloso ejemplo de cómo se edifica en Cristo al creer su 
palabra. Dios hizo a Abraham una promesa que, como toda promesa de Dios, fue 
hecha en Cristo. Leemos que “Abram creyó en el Señor, y Él se lo reconoció por 
justicia” Génesis 15:6. Hay algo interesante en la expresión “creyó en el Señor”. La 
palabra “creyó” procede del hebreo “Amén”. En “amén” tenemos la forma más 
exacta del término hebreo, puesto que “amén” no se tradujo, sino que se trasliteró. 
Es una palabra hebrea que aparece como tal en las diferentes lenguas a las que se 
tradujo la Biblia, incluyendo el griego, latín, francés, alemán, español, danés, inglés, 
etc. En todas ellas aparece la palabra “Amén”. 

La idea básica es la de firmeza, solidez, estabilidad. Tiene una variedad de 
definiciones, todas ellas incluyendo esa característica. Una definición es “edificar 
sobre algo o depender de ello”. Así, Abraham edificó literalmente sobre Dios, y eso 
se le reconoció como justicia, le fue contado por justicia. Eso concuerda con la idea 
de que la palabra del Señor es un seguro fundamento. Es consistente; sobre ella se 
puede edificar confiadamente. Cuando decimos de alguien: “Puedes depender de 
su palabra”, significa que te puedes apoyar en lo que dice. Pero si eso es cierto de 



14 
 

ciertas personas virtuosas, ¡cuánto más tratándose de Dios! Podemos reposar 
sobre su palabra seguros de que siempre nos sostendrá. 

Eso da una idea del significado bíblico de creer más ajustada que la que 
comúnmente se le supone. La comprensión habitual consiste en que creer es 
simplemente asentir, pero creer al Señor es mucho más que eso. Implica reconocer 
esa palabra como lo más seguro del universo, puesto que es precisamente esa 
palabra la que sostiene al universo. Creer al Señor es confiarle enteramente la vida, 
hacer depender de su palabra toda esperanza, incluso aunque todo parezca ir en 
contra de ella. Es caminar hacia allí donde parece no haber nada, en la seguridad 
de que estando presente la palabra del Señor hay un fundamento firme.  

Así lo expresó un poeta (adaptado de Whittier): 

 

Nada antes ni detrás  
Los pasos de la fe  
Pisan vacío aparente  
Para encontrar en el fondo  
La Roca estable  

 

Cuando el Señor apareció caminando sobre el mar y dijo a Pedro “Ven”, este saltó 
de la barca y caminó hacia él. Caminar sobre el agua es contrario a la lógica 
humana. No es físicamente posible que el agua sostenga en su superficie a un 
hombre puesto en pie. ¿Qué sostuvo a Pedro? —Fue esa palabra del Señor: “Ven”. 
Cuando el Señor pronuncia la palabra, lo evocado está en esa palabra. Cuando dijo 
a Pedro “Ven”, el poder para venir estaba en su palabra. Sobre ese fundamento 
caminó Pedro mientras caminó. Al detenerse a contemplar las olas enfurecidas a 
su alrededor comenzó a hundirse. ¿Por qué? —Porque olvidó la palabra y pensó sólo 
en las aguas. Comenzó a hundirse tan pronto como olvidó la palabra, ya que las 
aguas carecían de poder para sostenerlo. Era solamente la palabra del Señor la que 
podía mantenerlo a flote. Si la palabra del Señor hubiera dicho a Pedro que 
caminara sobre el aire, podría haberlo hecho con la misma facilidad con la que 
caminó sobre el agua. La palabra del Señor trasladó a Elías por el aire, y ese será 
pronto el caso con todos los que aprendan acerca del poder de esa, su palabra. 

Observa el hecho: cuando Abraham edificó sobre el Señor le fue reconocido como 
justicia. El Señor jamás se equivoca en su reconocimiento. Cuando a Abraham se 
le contó la fe por justicia fue porque era realmente justicia. ¿Cómo es posible? 
Cuando Abraham edificó sobre Dios, edificó sobre la justicia eterna. “Recto es el 
Señor, mi roca … no hay injusticia en Él” Salmo 92:15. Abraham vino a ser uno con el 
Señor, de tal forma que la justicia de Dios vino a ser la suya. 

“Las palabras del Señor son palabras puras, plata probada en un crisol en la tierra, 
siete veces refinada” Salmo 12:6. Por consiguiente, quien edifica sobre la Roca, 



15 
 

Jesucristo, aceptando su palabra con fe viva, edifica sobre un fundamento probado. 
Leemos: “Desechando toda malicia y todo engaño e hipocresías, envidias y toda 
difamación, desead como niños recién nacidos la leche pura de la palabra, para 
que por ella crezcáis para salvación, si es que habéis probado la benignidad del 
Señor. Y viniendo a Él como a una piedra viva, desechada por los hombres, pero 
escogida y preciosa delante de Dios, también vosotros, como piedras vivas, sed 
edificados como casa espiritual para un sacerdocio santo, para ofrecer sacrificios 
espirituales aceptables a Dios por medio de Jesucristo. Pues esto se encuentra en 
la Escritura: He aquí, pongo en Sión una piedra escogida, una preciosa piedra 
angular, y el que crea en él no será avergonzado” 1 Pedro 2:1-6. 

Hasta no leer el pasaje bíblico que cita el apóstol, no podemos comprender 
claramente la fuerza de sus palabras en relación con la Escritura que citamos antes 
al citar el Sermón del Monte. 

Leemos en la profecía de Isaías: “Por tanto, así dice el Señor Dios: He aquí, pongo 
por fundamento en Sión una piedra, una piedra probada, angular, preciosa, 
fundamental, bien colocada. El que crea en ella no será perturbado. Pondré el juicio 
por medida y la justicia por nivel; el granizo barrerá el refugio de la mentira, y las 
aguas cubrirán el escondite. Y será abolido vuestro pacto con la muerte, vuestro 
convenio con el Seol no quedará en pie; cuando pase el azote abrumador, seréis su 
holladero. Cuantas veces pase, os arrebatará, porque pasará mañana tras mañana, 
de día y de noche; y será terrible espanto el comprender el mensaje” Isaías 28:16-19. 

Cristo es el fundamento probado. Su plomada es la justicia. Su carácter es 
perfectamente recto y verdadero. Satanás agotó sus malas artes procurando en 
vano hacerle pecar. Cristo es un fundamento firme. Edificamos en él al creer su 
palabra, tal como él afirmó. La inundación llegará con certeza. Llegará el azote 
abrumador y barrerá el refugio de mentira junto a todos los que hayan edificado 
sobre un fundamento falso. La casa edificada sobre la arena ciertamente caerá. 
Cuando la tormenta comience a batir con furia, quienes se refugiaron en mentiras 
huirán por sus vidas al ver que su fundamento se tambalea, pero la inundación los 
arrastrará. Tal es la escena que describen los dos pasajes citados de la Escritura. 

Será bien distinto para quienes edificaron sobre la Roca de los siglos. Ese firme 
fundamento resistirá cada embate. Nada puede zarandearlo. Quienes hayan 
edificado sobre él no se agitarán. Han comprobado vez tras vez que se trata de un 
refugio seguro; por lo tanto, pueden contemplar en calma el torrente impetuoso. No 
tienen necesidad de escapar por sus vidas. Habiendo edificado sobre la Roca, 
están tan seguros como la propia Roca. ¿Por qué razón? —Porque todos los que 
edificaron sobre la Roca, en realidad forman parte de ella. Esto escribió el apóstol: 
“Ahora os encomiendo a Dios y a la palabra de su gracia, que es poderosa para 
edificaros y daros la herencia entre todos los santificados” Hechos 20:32. Cuando 
alguien construye sobre la Roca, tratándose de una Roca viviente, los compenetra, 
de forma que el fundamento y el edificio llegan a ser una sola pieza. Así lo muestran 
diversos pasajes de la Escritura, entre los que citaremos unos pocos: 



16 
 

“Tanto el que santifica como los que 
son santificados, son todos de un 
Padre; por lo cual Él no se 
avergüenza de llamarlos hermanos” 
Hebreos 2:11. 

“Ya no sois extraños ni extranjeros, 
sino que sois conciudadanos de los 
santos y sois de la familia de Dios, 
edificados sobre el fundamento de 
los apóstoles y profetas, siendo 
Cristo Jesús mismo la piedra 
angular, en quien todo el edificio, 
bien ajustado, va creciendo para ser 
un templo santo en el Señor, en 
quien también vosotros sois 
juntamente edificados para morada 
de Dios en el Espíritu” Efesios 2:19-22. 

“Viniendo a Él como a una piedra viva, desechada por los hombres, pero escogida 
y preciosa delante de Dios, también vosotros, como piedras vivas, sed edificados 
como casa espiritual para un sacerdocio santo” 1 Pedro 2:4-5. 

“De la manera que recibisteis a Cristo Jesús el Señor, así andad en Él, firmemente 
arraigados y edificados en Él y confirmados en vuestra fe” Colosenses 2:6-7. 

Encontramos aquí combinadas la figura de una casa, con la de una planta que 
crece. Eso es perfectamente natural, dado que la Roca sobre la que edificamos es 
una piedra viviente y que da vida a todos los que son edificados sobre ella, de forma 
que también ellos, como piedras vivas, van creciendo hasta formar un edificio. El 
apóstol Pablo combina ambas figuras: “Vosotros sois labranza de Dios, [sois] 
edificio de Dios” 1 Corintios 3:9. 

Se aprecia en su belleza eso mismo en la exhortación que hizo Josafat a Israel 
cuando, por mandato del Señor, avanzaron para hacer frente a una fuerza que los 
superaba en mucho, confiando en la palabra del Señor según la cual, él pelearía por 
ellos. “Cuando se levantaron por la mañana, salieron al desierto de Tecoa. Mientras 
ellos salían, Josafat, puesto en pie, dijo: «Oídme, Judá y habitantes de Jerusalén. 
Creed en Jehová vuestro Dios y estaréis seguros; creed a sus profetas y seréis 
prosperados»” 2 Crónicas 20:20 (RV 1995). Tal como vimos en el caso de Abraham, la 
palabra “creer” se tomó del hebreo “Amén”. Estaréis “seguros” es otra reiteración 
de la misma palabra. Así, se lo podría traducir con toda propiedad de esta manera: 
“Edificad sobre el Señor vuestro Dios, y seréis edificados”. 

Veremos aun un punto más para señalar la esperanza y el consuelo contenidos en 
lo que se escribió en tiempos pasados. Todo el capítulo 40 de Isaías es un mensaje 
de consuelo. Comienza así: “Consolad, consolad a mi pueblo —dice vuestro Dios” 



17 
 

Isaías 40:1. A continuación sigue la seguridad del perdón, y después se da el 
mensaje especial de la voz de uno que clama en el desierto. Ese mensaje es el 
poder de la palabra de Dios, puesto en contraste con la debilidad humana. “Una voz 
dijo: Clama. Entonces él respondió: ¿Qué he de clamar? Toda carne es hierba, y 
todo su esplendor es como flor del campo. Sécase la hierba, marchítase la flor 
cuando el aliento del Señor sopla sobre ella; en verdad el pueblo es hierba. Sécase 
la hierba, marchítase la flor, mas la palabra del Dios nuestro permanece para 
siempre” Isaías 40:6-8. 

Siguen a continuación ilustraciones del poder de la palabra. Se evocan los hechos 
de la creación, poniendo en contraste el poder de Dios con la debilidad humana. 
Sigue el bello pasaje: “¿A quién, pues, me haréis semejante para que yo sea su 
igual? —dice el Santo. Alzad a lo alto vuestros ojos y ved quién ha creado estos 
astros: el que hace salir en orden a su ejército, y a todos llama por su nombre. Por 
la grandeza de su fuerza y la fortaleza de su poder no falta ni uno” Isaías 40:25-26. 

Se nos refiere una vez más al hecho de que Dios es quien sustenta los cielos; que 
es su poder el que mantiene los cuerpos celestes en sus lugares asignados. Si no 
fuera por su intervención directa se daría el caos. En los versículos que siguen se 
presenta esa realidad a fin de animar de forma especial al pueblo de Dios: “¿Por qué 
dices, Jacob, y afirmas, Israel: Escondido está mi camino del Señor, y mi derecho 
pasa inadvertido a mi Dios? ¿Acaso no lo sabes? ¿Es que no lo has oído? El Dios 
eterno, el Señor, el Creador de los confines de la tierra no se fatiga ni se cansa. Su 
entendimiento es inescrutable. Él da fuerzas al fatigado, y al que no tiene fuerzas 
aumenta el vigor” Isaías 40:27-29. 

¡Qué lección de confianza encontramos aquí! “Una vez ha hablado Dios; dos veces 
he oído esto: Que de Dios es el poder” Salmo 62:11. Su poder es el que sostiene los 
cielos, y el que hace que las estrellas y los planetas sigan sus órbitas. Y ese mismo 
es el poder que da al fatigado, al que carece de fuerza, con tal que confíe en él. 
Dedique el alma abatida algún tiempo a contemplar los cielos, sopesando mientras 
tanto lo que afirma esa escritura, y resultará más capacitado que nunca para 
comprender el significado de las palabras del apóstol: “Fortalecidos con todo 
poder según la potencia de su gloria, para obtener toda perseverancia y paciencia, 
con gozo” Colosenses 1:11. 

¿Qué intenta hacer ver lo leído hasta aquí? —El poder de la palabra, puesto que es 
por su palabra como todas las cosas subsisten. Es la palabra del Señor la que creó 
todas las cosas. En la primera parte del capítulo se nos llama la atención a esa 
palabra que permanece para siempre, puesta en contraste con la carne. Lee ahora 
Isaías 40 en su totalidad, fijándote especialmente en los versículos 6-8 y 26, y a 
continuación examina el comentario del apóstol Pedro: 

“Pues habéis nacido de nuevo, no de una simiente corruptible, sino de una que es 
incorruptible; es decir, mediante la palabra de Dios que vive y permanece. Porque: 
Toda carne es como la hierba, y toda su gloria como la flor de la hierba. Sécase la 



18 
 

hierba, cáese la flor, mas la palabra del Señor permanece para siempre” 1 Pedro 
1:23-25. Encontramos citado aquí el capítulo 40 de Isaías concerniente a la palabra 
de Dios que crea y sustenta todas las cosas. Esa palabra viviente es la vida y fuerza 
de todas las cosas. Reúne lo anterior y lee las palabras finales del apóstol: “Y esta 
es la palabra que os fue predicada” 1 Pedro 1:25. 

Por consiguiente, el evangelio es simplemente el poder creador de Dios aplicado a 
seres humanos [caídos]. Cualquier evangelio que excluya la creación o que no 
predique el poder creador de Dios tal como se manifiesta en las cosas que él ha 
creado, y que no dé ánimo a las personas mediante la fuente de ese poder, 
llamándolas siempre a tenerlo presente como única fuente de fortaleza, es “otro 
evangelio” Gálatas 1:7-8, lo que en realidad significa que no se trata en absoluto del 
evangelio, ya que no puede haber otro evangelio. 

Esa es la lección a aprender “en el principio”. Quien la aprende es una nueva 
criatura en Cristo, y está preparado para aprender la lección siguiente: la del 
crecimiento. Teniendo presentes esos hechos maravillosos, ¡qué vanos resultan los 
temores que algunos expresan!: “Temo que, una vez comenzada la carrera 
cristiana, no seré capaz de mantenerme en ella”. Por supuesto, tú serás incapaz de 
mantenerte en ella. Careces de fuerza. Pero hay auxilio en Uno que es poderoso. Él 
es capaz de sustentarte y de mantenerte hasta el fin. “Sois guardados por el poder 
de Dios mediante la fe, para alcanzar la salvación que está preparada para ser 
manifestada en el tiempo final” 1 Pedro 1:5 (RV 1995). Por lo tanto, “a aquel que es 
poderoso para guardaros sin caída y para presentaros sin mancha en presencia de 
su gloria con gran alegría, al único Dios nuestro Salvador, por medio de Jesucristo 
nuestro Señor, sea gloria, majestad, dominio y autoridad, antes de todo tiempo, y 
ahora y por todos los siglos. Amén” Judas 1:24-25. 

“Entonces dijo Dios: Sea la luz. Y 
hubo luz. Y vio Dios que la luz era 
buena; y separó Dios la luz de las 
tinieblas” Génesis 1:3-4. 

Hasta ese momento sólo había 
tinieblas sobre la faz del abismo. 
No se trata de la oscuridad a la que 
estamos acostumbrados, ya que 
aun en las tinieblas más espesas 
que el hombre haya conocido 
desde aquel tiempo (con la 
posible excepción de la plaga de 

las tinieblas en Egipto), siempre ha habido algo de luz. Existe una cierta cantidad de 
luz que atenúa la oscuridad incluso de la más negra noche en la que no se dejan ver 
la luna ni las estrellas. Pero antes de que Dios dijera “Sea la luz” reinaban unas 
tinieblas inconcebibles para nosotros, dado que aún no se había creado la luz. 



19 
 

Dios ordenó que a partir de aquellas tinieblas brillara la luz. Según escribió el 
apóstol, “Dios … dijo que de las tinieblas resplandeciera la luz” 2 Corintios 4:6. 

Nos encontramos una vez más ante la maravilla del poder creador. Dios no obra tal 
como hace el hombre, quien necesita tener previamente en sus manos el material 
con el que hacer algo. Dios no está limitado de ese modo. El más absoluto vacío de 
la nada es tan útil a sus propósitos como pueda serlo otra cosa cualquiera. “Dios 
ha escogido lo necio del mundo para avergonzar a los sabios; y Dios ha escogido lo 
débil del mundo para avergonzar a lo que es fuerte; y lo vil y despreciado del mundo 
ha escogido Dios; lo que no es, para anular lo que es; para que nadie se jacte 
delante de Dios” 1 Corintios 1:27-29. Eso es así por nuestra causa, para que 
aprendamos a confiar en él. 

Cuando Dios creó la luz, la hizo brillar allí donde había oscuridad. ¿Podríamos 
afirmar que creó la luz a partir de las tinieblas? No parece impropio, pues el poder 
de Dios es capaz de eso. “Si dijera: «Ciertamente las tinieblas me encubrirán», aun 
la noche resplandecerá alrededor de mí. Aun las tinieblas no encubren de ti, y la 
noche resplandece como el día; ¡lo mismo te son las tinieblas que la luz!” Salmo 
139:11-12 (RV 1995). Y hablando sobre el consuelo dado a su pueblo en el tiempo de 
angustia, Dios declara: “Conduciré a los ciegos por un camino que no conocen, por 
sendas que no conocen los guiaré; cambiaré delante de ellos las tinieblas en luz y 
lo escabroso en llanura. Estas cosas haré, y no las dejaré sin hacer” Isaías 42:16. 

Nada hay demasiado difícil para el Señor. Él mismo es la fuente de todo. El sabio 
discierne a Dios en todas sus obras. Dios ha dejado su impronta en toda la creación. 
Todo lleva el sello de su propia personalidad. Grandes tinieblas sobrevinieron a los 
paganos por haber pervertido esa verdad. En lugar de ver el poder de Dios en todo, 
dijeron que todo es Dios. De esa forma convirtieron la verdad de Dios en una 
mentira. No obstante, es verdad que todo procede de Dios mismo. Dios fue capaz 
de hacer que la luz brillara a partir de las tinieblas debido a que él mismo es luz. 
“Dios es luz, y en Él no hay tiniebla alguna” 1 Juan 1:5. 

Al estudiar la creación nunca olvidemos que Cristo es el Creador. Él es la sabiduría 
de Dios y el poder de Dios. Fue él quien creó la luz. La hizo a partir de sí mismo, pues 
en él fueron creadas todas las cosas. No es solamente en un sentido espiritual que 
Cristo es la luz del mundo. La luz de la que goza el ojo de todo ser humano es luz 
que se derrama procedente de Cristo. Lo visible tiene la función de enseñarnos lo 
invisible. A partir de lo natural hemos de aprender lo espiritual. La luz física que 
brilla en el mundo tiene por objeto enseñarnos que Dios es luz, y que esa luz 
espiritual que brilla a partir de él tan gratuitamente para todos no es menos real que 
la luz física. “Luz resplandece en las tinieblas para el que es recto; Él es clemente, 
compasivo y justo” Salmo 112:4. Por lo tanto, el recto puede decir: “No te alegres de 
mí, enemiga mía. Aunque caiga, me levantaré, aunque more en tinieblas, el Señor 
es mi luz” Miqueas 7:8. 



20 
 

Cristo es la luz del mundo. Leemos que cuando entró en Galilea se cumplieron las 
palabras del profeta: “¡Tierra de Zabulón y tierra de Neftalí, camino del mar al otro 
lado del jordán, Galilea de los gentiles! El pueblo asentado en tinieblas vio una gran 
luz, y a los que vivían en región y sombra de muerte, una luz les resplandeció” Mateo 
4:15-16. Pecado significa tinieblas. Procede del príncipe de las tinieblas y es 
causante de oscuridad. 

La palabra de Dios es luz, pero esa luz estaba virtualmente escondida de la gente 
cuando el Señor vino a la tierra. Hombres sabios en su presuntuosa opinión se 
habían atribuido la “interpretación” de la ley de Dios, con el resultado de que la 
habían encubierto. Se habían llevado la clave del conocimiento. Lo mismo sucedió 
en la Edad Media, también conocida como el Oscurantismo, ya que la Biblia era un 
libro prohibido. Se la había confinado en la celda oscura, de forma que sus rayos no 
alumbraban a la gente. Los hombres palpaban en procura de luz, pero no sabían en 
qué dirección ir. Casi desapareció de la tierra el conocimiento de Dios, pues incluso 
los sacerdotes, cuyos labios debieron transmitir el conocimiento, ignoraban los 
Oráculos Vivientes. Satanás había logrado que prevalecieran ideas falsas sobre 
Dios y sobre lo que es recto. 

Fue en ese estado de tinieblas en el que vino Cristo, la luz del mundo. Brilló la luz 
para quienes moraban en oscuridad. La luz brilló en las tinieblas, y las tinieblas no 
la derrotaron. Nada podía apagar aquella Luz santa y viva. Cuando los hombres 
palpaban en la oscuridad sin conocer el camino de la verdad, la luz de la vida de 
Cristo brilló en las tinieblas, mostrándoles el camino. Todo eso lo vio el anciano 
Simeón cuando tomó al niño Jesús en sus brazos y dijo: “Han visto mis ojos tu 
salvación, la cual has preparado en presencia de todos los pueblos; luz de 
revelación a los gentiles, y gloria de tu pueblo Israel” Lucas 2:30-32. 

El pecado es tanto tinieblas como muerte. “Tal como el pecado entró en el mundo 
por un hombre, y la muerte por el pecado, así también la muerte se extendió a todos 
los hombres, porque todos pecaron” Romanos 5:12. “La mente gobernada por la 
carne es muerte” Romanos 8:6 (NVI). “Cuando el pecado es consumado engendra la 
muerte” Santiago 1:15. “El aguijón de la muerte es el pecado” 1 Corintios 15:56. El 
pecado y la muerte provienen de Satanás, dado que es él quien tiene el poder de la 
muerte. Por eso se nos dice que no batallamos contra carne y sangre, sino contra 
potestades de las tinieblas en el mundo. Las tinieblas de este mundo son las 
tinieblas del pecado: tal es la oscuridad de la sombra de muerte. Quienes viven en 
pecado moran en la sombra de muerte; y la luz que brilla para ellos es la luz de la 
vida de Cristo sin pecado. 

De igual forma en que el pecado es muerte, la justicia es vida. “La mente que 
proviene del Espíritu es vida” Romanos 8:6 (NVI). Tener esa mente espiritual es tener 
la mente del Espíritu de Dios; es poseer su vida y su justicia, y es tener en la mente 
la ley de Dios, “porque sabemos que la ley es espiritual” Romanos 7:14. La luz es lo 
único que puede disipar las tinieblas; por lo tanto, lo único que puede quitar el 
pecado es la justicia. Y lo único que puede vencer a la muerte es la vida. 



21 
 

Pero la vida del hombre no puede lograr la victoria sobre la muerte, ya que es muerte 
en ella misma. Para el corazón del hombre el pecado es algo natural. “Porque de 
adentro, del corazón de los hombres, salen los malos pensamientos, fornicaciones, 
robos, homicidios, adulterios, avaricias, maldades, engaños, sensualidad, envidia, 
calumnia, orgullo e insensatez. Todas estas maldades de adentro salen, y 
contaminan al hombre” Marcos 7:21-23. Pero del corazón mana la vida: “Con toda 
diligencia guarda tu corazón, porque de él brotan los manantiales de la vida” 
Proverbios 4:23. 

Por consiguiente, dado que el pecado es muerte, y que el pecado en todas sus 
variadas formas surge del corazón, es evidente que la propia fuente de la vida del 
hombre está mortalmente envenenada. La vida del hombre no es más que una 
muerte viviente. El apóstol Pablo, tras lamentar la absoluta pecaminosidad del 
hombre natural, exclamó; “¡Miserable de mí! ¿Quién me libertará de este cuerpo de 
muerte?” Romanos 7:24. 

Puesto que sólo la justicia es vida, el hombre no puede tener ninguna esperanza de 
vida en sí mismo. No puede obtener justicia alguna a partir de sí mismo. “El hombre 
bueno, del buen tesoro de su corazón saca lo que es bueno; y el hombre malo, del 
mal tesoro saca lo que es malo; porque de la abundancia del corazón habla su 
boca” Lucas 6:45. Por naturaleza, lo único que tiene el hombre en su corazón es 
maldad; por lo tanto, maldad es todo cuanto puede generar. Las Escrituras proveen 
abundante testimonio de ello. Permitamos que lo expongan: 

“Todos pecaron y no alcanzan la gloria de Dios” Romanos 3:23. “Todos se han 
desviado, a una se hicieron inútiles; no hay quien haga lo bueno, no hay ni siquiera 
uno” Romanos 3:12. “La mente gobernada por la carne es enemiga de Dios, pues no 
se somete a la Ley de Dios ni es capaz de hacerlo” Romanos 8:7 (NVI). Sin importar 
la intensidad con que el alma reavivada desee efectuar lo que sabe que es bueno, 
carece por ella misma del poder para lograrlo “porque el deseo de la carne es contra 
el Espíritu, y el del Espíritu es contra la carne, pues estos se oponen el uno al otro, 
de manera que no podéis hacer lo que deseáis” Gálatas 5:17. 

Dado que a partir del mal solamente puede resultar el mal, y dado que el corazón 
humano es capaz solamente de producir el mal, quien afirma que el hombre puede 
por sí mismo hacer algo bueno está negando la Escritura. En primer lugar, porque la 
Biblia dice que no puede. En segundo lugar, quien pretende que hay algún poder en 
el hombre para obrar el bien, está negando que exista en el ser humano algo que 
sea malo. No puede haber por naturaleza algo bueno y a la vez malo en el hombre. 
De una fuente no puede brotar a la vez agua potable y no potable. Una pequeña 
dosis de veneno contenido en el agua la convierte en totalmente insalubre. “¿No 
sabéis que un poco de levadura fermenta toda la masa?” 1 Corintios 5:6. Por lo tanto, 
si hay algún grado de maldad en el hombre por naturaleza, ha de ser porque es 
enteramente malo tal como la Escritura afirma. Así, quien dice ser capaz de hacer 
por sí mismo el bien que sea, incluso el más pequeño bien, está en realidad 



22 
 

negando que haya en él la menor traza de mal. Pero Cristo declaró la verdad relativa 
al hombre en estas palabras: “Separados de mí nada podéis hacer” Juan 15:5. 

En tercer lugar, hay otra posición posible para quien se atribuye la capacidad de 
obrar el bien. Consiste en la pretensión de poder obrar el bien a partir del mal. 
Muchos proclaman que el mal no es más que “el bien en proceso de desarrollo”. 
Pero su postura no se sostiene mejor que la de quienes piensan directamente ser 
capaces de hacer lo que es bueno por sí mismos. La afirmación de que el mal es el 
bien en proceso de desarrollo niega la Biblia, que especifica que en el hombre no 
hay nada bueno. La insinuación de que el pecado puede convertirse en bondad 
equivale a la exaltación del yo por encima de Dios, quien no puede permitir tal cosa, 
ya que hacerlo equivaldría a negarse a sí mismo, quien es justicia. 

Solamente Dios es bueno. Así lo afirman llanamente las Escrituras. Estando Cristo 
en la tierra “vino uno corriendo, y arrodillándose delante de Él le preguntó: Maestro 
bueno, ¿qué haré para heredar la vida eterna? Y Jesús le dijo: ¿Por qué me llamas 
bueno? Nadie es bueno, sino solo uno: Dios” Marcos 10:17-18. Puesto que sólo Dios 
es bueno, cualquiera que pretenda poseer bondad por sí mismo se está haciendo 
igual a Dios. Quien pretenda tal cosa se está haciendo virtualmente Dios. 

Está claro que quien quiera obtener justicia ha de encontrarla fuera de sí mismo. En 
realidad, ha de ser hecho un hombre distinto. Ha de tener una vida enteramente 
diferente a su vida natural. Eso suele pasar escasamente reconocido en el deseo 
frecuentemente expresado de “vivir una vida diferente”. Eso es precisamente lo que 
todos necesitan. El problema es que muchos procuran vivir otra vida con su antigua 
vida de pecado, lo que es imposible. Para que alguien pueda vivir una vida diferente 
a la suya previa, es necesario que reciba una vida nueva. 

El último texto citado indica dónde ha de obtenerse esa vida. Sólo Dios es bueno. 
Su vida es la bondad misma. La vida de Dios consiste en actos de bondad. La vida 
de alguien es lo que son sus caminos, y todos los caminos de Dios son rectos. La 
ley de Dios expresa sus caminos: “¡Cuán bienaventurados son los de camino 
perfecto, los que andan en la ley del Señor! ¡Cuán bienaventurados son los que 
guardan sus testimonios, y con todo el corazón le buscan! No cometen iniquidad, 
sino que andan en sus caminos” Salmo 119:1-3. Y sus caminos son tanto más 
elevados que los del hombre, como los cielos son más elevados que la tierra. 

La justicia de Dios está a disposición del ser humano. Dijo el Salvador a sus 
discípulos: “Buscad primero su reino y su justicia” Mateo 6:33. ¿Dónde hemos de 
encontrarla? —En Cristo, ya que Dios lo ha hecho para nosotros “sabiduría de Dios, 
y justificación, y santificación, y redención” 1 Corintios 1:30. Sólo en él podemos ser 
hechos justicia de Dios. Pero dado que la justicia de Dios es su vida, es imposible 
que tengamos su justicia sin tener su vida. Esa vida está en Cristo, ya que Cristo es 
Dios, y Dios estaba en Cristo reconciliando consigo al mundo (2 Corintios 5:19). La 
única vida perfectamente recta que se ha vivido en esta tierra fue la de Cristo. Sólo 
su vida pudo resistir al pecado. “Sabéis que Él se manifestó a fin de quitar los 



23 
 

pecados, y en Él no hay pecado” 1 Juan 3:5. La vida de Cristo es la justicia de Dios: 
eso es lo que hemos de buscar. 

Pero el hombre no puede vivir la vida de Dios. Únicamente Dios puede vivir la vida 
que le es propia. Que alguien se creyera capaz de vivir la vida de Dios sería el colmo 
de la presunción. A fin de poseer justicia, en el hombre se ha de manifestar la vida 
de Dios, pero el propio Dios ha de vivir esa vida. El apóstol Pablo lo expresó así: “Con 
Cristo estoy juntamente crucificado, y ya no vivo yo, mas vive Cristo en mí; y lo que 
ahora vivo en la carne, lo vivo en la fe del Hijo de Dios, el cual me amó y se entregó 
a sí mismo por mí” Gálatas 2:20 (RV 1995). 

Observa de nuevo lo fácil que resulta al ser humano pretender estar por encima de 
Dios. Dado que la justicia es vida —la propia vida de Dios—, es evidente que la 
pretensión de que el hombre tiene vida en sí mismo —que posee en sí mismo por 
naturaleza un principio que de ninguna forma puede morir— equivale a la 
afirmación de que posee rectitud (justicia) en sí mismo, lo que a su vez equivale 
indirectamente a declararse Dios. Se trata nuevamente de ese hombre de pecado. 

Esa idea impidió a los fariseos aceptar a Cristo: “Confiaban en sí mismos como 
justos” Lucas 18:9 (RV 1995). Profesaban creer en la vida eterna y escudriñaban las 
Escrituras con ese fin, pero Cristo les dijo con tristeza: “No queréis venir a mí para 
que tengáis vida” Juan 5:40. ¿Por qué razón no querían venir a Cristo a fin de recibir 
la vida? —Porque creían poseerla por ellos mismos, dado que la justicia es la vida, 
y ellos se creían justos. Cristo vino a esta tierra con el expreso propósito de dar vida 
a los hombres, debido a que la habían perdido por el pecado. Nos da a nosotros su 
vida, y en ello nos da su justicia. La única razón para que alguien se pueda negar a 
venir a Cristo en procura de la vida, es porque crea poseerla ya. Repitámoslo: todo 
el que pretende poder alcanzar la vida eterna sin Cristo está afirmando que puede 
tener justicia sin Cristo. Ambas cosas son inseparables. 

Leamos algunos textos conocidos para grabarlo en la mente. “De tal manera amó 
Dios al mundo, que dio a su Hijo unigénito para que todo aquel que cree en Él no se 
pierda, mas tenga vida eterna” Juan 3:16. “Le diste autoridad sobre todo ser humano 
para que dé vida eterna a todos los que tú le has dado. Y esta es la vida eterna: que 
te conozcan a ti, el único Dios verdadero, y a Jesucristo a quien has enviado” Juan 
17:2-3. “En verdad, en verdad os digo: si no coméis la carne del Hijo del Hombre y 
bebéis su sangre, no tenéis vida en vosotros” Juan 6:53. “Como el Padre que vive me 
envió, y yo vivo por el Padre, asimismo el que me come, él también vivirá por mí” 
Juan 6:57. El único camino que tienen los hombres para alcanzar la justicia es tener 
esa vida, de forma que sean “hechos justicia de Dios en Él” 2 Corintios 5:21.  

Esa vida es nuestra por la fe, ya que el justo vivirá por la fe. Eso no significa que tal 
vida sea irreal, sino que únicamente por la fe se la puede retener. La vida se la debe 
retener de igual forma en que se la obtiene. “De la manera que recibisteis a Cristo 
Jesús el Señor, así andad en Él” Colosenses 2:6. Por sí mismo y por su propio poder 
el ser humano carece de esa vida. Se trata de la vida de Dios, no del hombre. “El 



24 
 

testimonio es este: que Dios nos ha dado vida eterna, y esta vida está en su Hijo. El 
que tiene al Hijo tiene la vida, y el que no tiene al Hijo de Dios, no tiene la vida” 1 
Juan 5:11-12. Se trata de la vida de Cristo manifestada en carne mortal, “en nuestro 
cuerpo mortal” 2 Corintios 4:11. 

Esa vida es la luz de los hombres. “Jesús les habló otra vez, diciendo: Yo soy la luz 
del mundo; el que me sigue no andará en tinieblas, sino que tendrá la luz de la vida” 
Juan 8:12. Esa vida de justicia se le da al hombre tan gratuitamente como la luz del 
día. Es tan abundante como la luz que percibimos con los ojos. Hay para todos. Una 
característica de la luz es que puede multiplicarse. Una sola antorcha puede 
encender otras mil como ella, y aun así seguir teniendo tanta luz como al principio. 
Lo mismo sucede con la luz de la vida de Cristo. En él está la fuente de la vida. Brota 
en abundancia de él. Podría dar vida a cada ser humano en el mundo si todos la 
recibieran, y aun así seguir teniendo tanta luz como al principio. Puede vivir en cada 
uno en su plenitud. Todo creyente recibe el beneficio de la vida entera de Cristo, 
quien no está dividido. 

Quienes moran en sombra de muerte, que es la sombra que arroja el pecado, 
pueden verla disipada al permitir que en ellos brille la luz. Esa luz se ha de 
manifestar en la iglesia en su plenitud antes del fin, de forma que la vida de Cristo 
se manifieste tan plenamente ante el mundo, como cuando Cristo estuvo aquí en 
persona. Tal será el estandarte alrededor del cual miles se reunirán, como sucedió 
en el día de Pentecostés. Se trata de la luz de la vida de Cristo referida por el profeta 
en estas palabras: 

“Levántate, resplandece, porque ha llegado tu luz, y la gloria del Señor ha 
amanecido sobre ti. Porque he aquí, tinieblas cubrirán la tierra y densa oscuridad 
los pueblos; pero sobre ti amanecerá el Señor, y sobre ti aparecerá su gloria. Y 
acudirán las naciones a tu luz, y los reyes al resplandor de tu amanecer” Isaías 60:1-
3. Todo eso, y mucho más de lo que puede expresar una pluma no inspirada, es lo 
que se nos enseña en estas simples palabras: “Entonces dijo Dios: Sea la luz. Y 
hubo luz” Génesis 1:3. 

  



25 
 

SEGUNDO DÍA: LAS NUBES SON EL POLVO DE SUS PIES 

(ÍNDICE) 

“Entonces dijo Dios: Haya expansión en medio de las aguas, y separe las aguas de 
las aguas. E hizo Dios la expansión, y separó las aguas que estaban debajo de la 
expansión de las aguas que estaban sobre la expansión. Y fue así. Y llamó Dios a la 
expansión cielos. Y fue la tarde y fue la mañana: el segundo día” Génesis 1:6-8. 

A primera vista la obra de la creación en el segundo día pudiera parecer de 
importancia menor, pero las primeras impresiones humanas respecto a las obras 
de Dios son siempre limitadas. La Biblia alude repetidamente a ese día como un 
ejemplo del grandioso poder de Dios. De él pueden extraerse preciosas lecciones 
de esperanza y consuelo, y no se debe olvidar que el poder de Dios es el 
fundamento mismo de la esperanza humana. 

El libro de Job contiene descripciones sublimes del poder y majestad divinos. “Él 
extiende el norte sobre el vacío y cuelga la tierra sobre la nada. Envuelve las aguas 
en sus nubes, y la nube no se rompe bajo ellas” Job 26:7-8. ¿A quién no le fascinan 
las nubes en sus formas continuamente variables? Son motivo inagotable de 
nuestra admiración. ¡Piensa en el maravilloso poder que representan! Considera la 
inmensa cantidad de agua que contienen, y que en el momento señalado 
descargan en la tierra. Es el poder directo y personal del Señor el que causa la lluvia. 
La ciencia nos puede enseñar, en parte, cuáles son las condiciones que propician 
la precipitación, pudiendo predecir su aparición con precisión considerable, pero 
la causa última sigue siendo Dios, quien envía la lluvia. 

El ser humano ha observado muchas cosas respecto a la forma en que Dios actúa, 
y hay aún otras muchas que es posible examinar. Es lo que Dios espera que 
hagamos. “Ha hecho sus maravillas para ser recordadas; clemente y compasivo es 
el Señor” Salmo 111:4. Pero quiere que las observemos con el propósito de 
reconocerlo a él. Quien observa las obras de Dios para atribuirlas a una diosa 
llamada Naturaleza, como si el propio Dios no estuviera implicado allí, las estudia 
en vano. Lo que los hombres llaman Naturaleza es simplemente la observación de 
los caminos de Dios. Es difícil mejorar esta declaración: “Las leyes de la naturaleza 
son los hábitos de Dios”. Pero una vez que el hombre ha agotado sus habilidades 
para observar y hacer cálculos relativos a los caminos de Dios, debe recordar que 
“estos son los bordes de sus caminos; ¡y cuán leve es la palabra que de Él oímos! 
Pero su potente trueno, ¿quién lo puede comprender?” Job 26:14. Es imposible para 
el humano finito explorar todos los caminos del Dios infinito; por consiguiente, aun 
lo mejor de la ciencia está muy limitado. 

Hemos dicho que es el poder personal y directo del Señor el que causa la lluvia. Lee 
lo que sigue: “El Señor es el Dios verdadero; Él es el Dios vivo y el Rey eterno. Ante 
su enojo tiembla la tierra, y las naciones son impotentes ante su indignación. Así 
les diréis: Los dioses que no hicieron los cielos ni la tierra perecerán de la tierra y de 
debajo de los cielos. Él es el que hizo la tierra con su poder, el que estableció el 



26 
 

mundo con su sabiduría, y con su inteligencia extendió los cielos. Cuando Él emite 
su voz hay estruendo de aguas en los cielos. Él hace subir las nubes desde los 
extremos de la tierra, hace los relámpagos para la lluvia y saca el viento de sus 
depósitos” Jeremías 10:10-13. 

¿Qué nos enseña lo anterior? Nos enseña siempre el poder de la palabra de Dios. 
No simplemente el poder de su palabra, sino su sabiduría y el poder por el que sopla 
sobre nosotros esa palabra de justicia. Lee de nuevo el libro de Job. El capítulo 28 
es una de las composiciones más perfectas y sublimes escritas en cualquier 
lenguaje. De su última parte citamos: 

“¿De dónde, pues, viene la sabiduría? ¿Y dónde está el lugar de la inteligencia? Está 
escondida de los ojos de todos los vivientes, y oculta a todas las aves del cielo. El 
Abadón y la muerte dicen: «Con nuestros oídos hemos oído su fama». Dios entiende 
el camino de ella y conoce su lugar. Porque Él contempla los confines de la tierra y 
ve todo bajo los cielos. Cuando Él dio peso al viento y determinó las aguas por 
medida; cuando puso límite a la lluvia y camino para el rayo, entonces Él la vio y la 
declaró, la estableció y también la escudriñó. Y dijo al hombre: «He aquí, el temor 
del Señor es sabiduría, y apartarse del mal, inteligencia»” Job 28:20-28. 

Declara el salmista: “Llena está la tierra de la misericordia del Señor” Salmo 33:5. 
Dios ha dispuesto que a partir de todo lo que hay en la naturaleza aprendamos una 
lección respecto a él y a su amor. Los siervos de Dios en todas las edades han 
aprendido algunas de esas lecciones. Lo comprendieron en particular aquellos 
santos hombres inspirados por el Espíritu de Dios que hablaron en su nombre: ellos 
vieron a Dios en sus obras. Pero en nuestros días, hombres en su sabiduría 
imaginaria siguen los pasos de los antiguos filósofos, quienes “no tuvieron a bien 
reconocer a Dios” Romanos 1:28 y lo excluyeron de sus cálculos. Demasiados hay 
que, al estudiar las cosas de la tierra y de los cielos, en lugar de llenarse de 
admiración y alabanza ante el maravilloso poder de Dios allí desplegado, se llenan 
de admiración por la maravilla de sus propios logros hasta el punto de fantasear 
con la idea de haber creado las cosas que descubrieron. Olvidan que esas cosas 
existían siglos antes que ellos nacieran, y casi imaginan que por descubrirlas las 
están trayendo a la existencia. Se refieren con lástima y desprecio a quienes 
escribieron la Biblia, por haber vivido en una época inferior a la nuestra, en la que la 
“ciencia” no había hecho ningún descubrimiento; y eran tan ingenuos como para 
creer que las cosas que nosotros podemos explicar hoy con tanta facilidad eran 
manifestaciones directas de la acción divina. Pero es mucho mejor ser ingenuo, que 
tener el tipo de “sabiduría” que no procede de Dios ni lleva a Dios. 

Leamos las palabras de alguien a quien no se considera un científico, pero cuya 
sabiduría fue el asombro de sus contemporáneos en todo el mundo. Alguien de 
quien el propio Dios afirmó: “He aquí, te he dado un corazón sabio y entendido, de 
modo que no ha habido ninguno como tú antes de ti ni se levantará ninguno como 
tú después de ti” 1 Reyes 3:12. La inspirada palabra de Dios dice de él que “era más 
sabio que todos los hombres, más que Etán ezraíta, Hemán, Calcol y Darda, hijos 



27 
 

de Mahol; y su fama fue conocida por todas las naciones de alrededor. También 
pronunció tres mil proverbios, y sus cantares fueron mil cinco. Disertó sobre los 
árboles, desde el cedro que está en el Líbano hasta el hisopo que crece en la pared; 
también habló de ganados, aves, reptiles y peces. Y venían de todos los pueblos 
para oír la sabiduría de Salomón, de parte de todos los reyes de la tierra que habían 
oído de su sabiduría” 1 Reyes 4:31-34. 

En sus proverbios trata abundantemente sobre las maravillosas obras de Dios, y en 
uno de ellos se refiere concretamente a la obra realizada en el segundo día de la 
semana de la creación, conectándola con la palabra de Dios mediante la que se 
cumplió. “¿Quién subió al cielo y descendió? ¿Quién encerró los vientos en sus 
puños? ¿Quién recogió las aguas en un paño? ¿Quién afirmó todos los confines de 
la tierra? ¿Cuál es su nombre y el nombre de su hijo, si es que lo sabes? Toda palabra 
de Dios es limpia; él es escudo para los que en él esperan. No añadas a sus 
palabras, para que no te reprenda y seas hallado mentiroso” Proverbios 30:4-6 (RV 
1995). Se da por buena la tradición rabínica según la cual Agur —citado en el 
encabezamiento de ese proverbio— es un nombre poético dado a Salomón. Que 
sea sólo una tradición no disminuye el valor, fuerza y belleza de la cita inspirada. 

La lluvia que Dios ha encerrado en sus densas nubes, y que su voz —la misma voz 
que declara paz y justicia— hace que descienda a la tierra, es para nosotros una 
prenda de su disposición a perdonar. Ve la santa osadía del profeta Jeremías: 
“Reconocemos, oh Señor, nuestra impiedad, la iniquidad de nuestros padres, pues 
hemos pecado contra ti. No nos desprecies, por amor a tu nombre, no deshonres el 
trono de tu gloria; acuérdate, no anules tu pacto con nosotros. ¿Hay entre los ídolos 
de las naciones alguno que haga llover? ¿O pueden los cielos solos dar lluvia? ¿No 
eres tú, oh Señor, nuestro Dios? En ti, pues, esperamos, porque tú has hecho todas 
estas cosas” Jeremías 14:20-22. Es el Señor quien hace que llueva; por lo tanto, 
esperaremos en él confiando en que no nos aborrecerá aunque hayamos pecado 
gravemente. Al contrario: perdonará nuestra iniquidad de acuerdo con su palabra. 

De igual forma en que muchos se llenan de temor al observar nubes en los cielos, 
otros tantos se angustian innecesariamente ante las nubes que se forman en su 
propia mente. ¡Cuán a menudo hemos sabido de alguien que conoció la bendición 
del Señor y se alegró por ello, pero que posteriormente perdió su paz cuando 
aparecieron las nubes! Hay diferentes formas de considerar las nubes. 

Se puede decir que las nubes tienen poca consistencia. El sol las puede disipar, y 
dado que el Sol de justicia brilla continuamente, no tenemos por qué permanecer 
en la sombra de la duda. Existe el concepto de estar en las nubes, y quienes han 
conocido físicamente esa experiencia pueden dar fe de que se trata de uno de los 
más gloriosos lugares en los que poder estar. Jamás he podido imaginar una escena 
más gloriosamente maravillosa que la que se desplegó ante mí un atardecer tras 
haber ascendido penosamente la ladera oriental de un monte. Alcanzamos la 
cumbre estando el sol a punto de ponerse, y el valle que había al otro lado estaba 



28 
 

cubierto de nubes iluminadas por el resplandor del sol poniente. No fue sólo un 
panorama glorioso para la vista, sino que grabó una lección inolvidable. 

Pero aún hay más a recordar en la formación de las nubes. Dios mora en medio de 
ellas. “El Señor reina; regocíjese la tierra; alégrense las muchas islas. Nubes y 
densas tinieblas le rodean, justicia y derecho son el fundamento de su trono” Salmo 
97:1-2. Fue desde la nube, desde donde el amor de Dios dio la ley; y sabemos “que 
su mandamiento es vida eterna” Juan 12:50. Sí, nos alegraremos aunque las nubes 
sean densas y oscuras, ya que Dios sigue estando allí. “De las tinieblas hizo su 
escondedero, su pabellón a su alrededor; tinieblas de las aguas, densos 
nubarrones” Salmo 18:11. La nube que oculta a Dios de nuestra vista es en realidad 
la seguridad de su presencia. 

Procedente de las nubes desciende la lluvia, que es un símbolo de la gracia de Dios 
regalada y abundante. Cuando Dios nos invita a comprar de él vino y leche sin 
dinero y sin precio —ir a él y encontrar perdón abundante— nos da esta seguridad: 
“Como descienden de los cielos la lluvia y la nieve, y no vuelven allá, sino que riegan 
la tierra haciéndola producir y germinar, dando semilla al sembrador y pan al que 
come, así será mi palabra que sale de mi boca, no volverá a mí vacía sin haber 
realizado lo que deseo, y logrado el propósito para el cual la envié” Isaías 55:10-11. 

De igual forma en que el agua almacenada en las densas nubes nos recuerda el 
inmenso poder de Dios, nos hace también recordar su evangelio de la gracia, que 
es el poder de Dios para salvación. El evangelio consiste en las buenas nuevas de 
la salvación del pecado, y todo lo que nos habla del poder de Dios nos hace saber 
su poder para darnos justicia. “Destilad, oh cielos, desde lo alto, y derramen justicia 
las nubes; ábrase la tierra y dé fruto la salvación, y brote la justicia con ella. Yo, el 
Señor, todo lo he creado” Isaías 45:8. Refiriéndose a esa misma figura, el profeta 
Oseas afirma: “¡Sembrad para vosotros justicia! ¡Cosechad el fruto del amor 
inagotable y abrid surcos en terrenos no labrados! ¡Ya es tiempo de buscar al 
Señor!, hasta que él venga y os envíe lluvias de justicia” Oseas 10:12 (NVI). 

A partir del poder evidenciado en las nubes al regar la tierra, aprendemos sobre el 
poder de la gracia que trae “lluvias de bendición” (Ezequiel 34:26) a quien la acepta. 

 

Adorad al Rey de gloria y cantad agradecidos a su maravilloso amor. Él 
es nuestro escudo y protección, es el Anciano de días rodeado de 
esplendor y adornado de alabanzas. 

Proclamad su poder y cantad a su gracia. Sus vestiduras son luz; su 
dosel, el espacio infinito. Sus carros de la ira forman las nubes 
tormentosas, y su camino es misterioso en las alas del turbión. 

¿Qué lengua recitará tu cuidado portentoso? Se respira en el aire, brilla 
en la luz, surge de las colinas y desciende a los valles para destilar 
suavemente en rocío y lluvia. 



29 
 

Los frágiles y débiles hijos del polvo de la tierra confiamos en ti, en ti que 
nunca fallaste. ¡Cuán tiernas son tus mercedes! ¡Cuán firmes son hasta 
el fin, Creador, Defensor, Redentor y Amigo nuestro! 

 

 

Entre la lluvia y el perdón de los pecados 
existe una conexión más estrecha de lo 

que creemos. Cuando Dios hizo un 
pacto con Noé, consistente en que 
nunca volvería a destruir el mundo 
con un diluvio, dijo: “Esta es la señal 

del pacto que hago entre yo y vosotros y todo ser viviente que está con vosotros por 
todas las generaciones: pongo mi arco en las nubes y será por señal del pacto entre 
yo y la tierra. Y acontecerá que cuando haga venir nubes sobre la tierra, se verá el 
arco en las nubes y me acordaré de mi pacto que hay entre yo y vosotros, y entre 
todo ser viviente de toda carne; y nunca más se convertirán las aguas en diluvio para 
destruir toda carne. Cuando el arco esté en las nubes, lo miraré para acordarme del 
pacto eterno entre Dios y todo ser viviente de toda carne que está sobre la tierra” 
Génesis 9:12-16. 

Dios dijo: “Pongo mi arco en las nubes”. El arco iris es de forma especial el arco de 
Dios, pues está sobre su trono. Cuando Juan, estando en la isla de Patmos, vio el 
trono de Dios en el cielo, observó que “alrededor del trono había un arco iris de 
aspecto semejante a la esmeralda” Apocalipsis 4:3. También al profeta Ezequiel se 
le dieron “visiones de Dios” (Ezequiel 1:1 y 8:3). Vio “algo semejante a un trono, de 
aspecto como de piedra de zafiro; y en lo que se asemejaba a un trono, sobre él, en 
lo más alto, había una figura con apariencia de hombre. Entonces vi en lo que 
parecían sus lomos y hacia arriba, algo como metal refulgente que lucía como fuego 
dentro de ella en derredor, y en lo que parecían sus lomos y hacia abajo vi algo como 
fuego, y había un resplandor a su alrededor. Como el aspecto del arco iris que 
aparece en las nubes en un día lluvioso, así era el aspecto del resplandor en 
derredor. Tal era el aspecto de la semejanza de la gloria del Señor” Ezequiel 1:26-28. 

Así, vemos que cuando Dios pone su arco en las nubes está poniendo allí su propia 
gloria, la que brilla sobre su trono. Se trata del arco de la promesa, puesto que 
empeñó su palabra, y su palabra es su gloria. El profeta Jeremías, cuando clamó por 
perdón para el pueblo de Dios, dijo: “No nos desprecies, por amor a tu nombre, no 
deshonres el trono de tu gloria” Jeremías 14:21. Si Dios quebrantara su palabra, 
estaría dejando sin efecto su arco glorioso; y dado que ese arco contribuye a la 
gloria de su trono, equivaldría a deshonrar el trono de su gloria. 

Sabemos por la profecía que ese arco en las nubes, que es una garantía de la 
confiabilidad de la palabra de Dios, no nos asegura simplemente la ausencia de un 
segundo diluvio, sino que confirma la misericordia de Dios en el perdón de los 



30 
 

pecados. Dios dice a su pueblo: “Por un breve momento te abandoné, pero con gran 
compasión te recogeré. En un acceso de ira escondí mi rostro de ti por un momento, 
pero con misericordia eterna tendré compasión de ti —dice el Señor tu Redentor. 
Porque esto es para mí como en los días de Noé, cuando juré que las aguas de Noé 
nunca más inundarían la tierra; así he jurado que no me enojaré contra ti ni te 
reprenderé. Porque los montes serán quitados y las colinas temblarán, pero mi 
misericordia no se apartará de ti y el pacto de mi paz no será quebrantado —dice el 
Señor, que tiene compasión de ti” Isaías 54:7-10. 

Por más denso y amenazante que pueda ser el nubarrón de los pecados, la gloria 
de la palabra de la gracia divina, brillando sobre él, traerá a la vista la plenitud del 
arco de la promesa y nos recordará que “en ti hay perdón, para que seas temido” 
Salmo 130:4. Por lo tanto, hasta las propias nubes tormentosas que ensombrecen la 
tierra nos traen un mensaje de consuelo. 

 

Cobrad ánimo, santos temblorosos: las nubes que tanto teméis 
están llenas de misericordia, y romperán sobre vuestras cabezas 

en aguaceros de bendición. 

 

  



31 
 

TERCER DÍA - LA PLENITUD DEL MAR 

(ÍNDICE) 

“Dijo Dios: Júntense en un lugar las aguas que están debajo de los cielos, y que 
aparezca lo seco. Y fue así. Y llamó Dios a lo seco tierra, y al conjunto de las aguas 
llamó mares. Y vio Dios que era bueno” Génesis 1:9-10. 

En los últimos capítulos del libro de Job, cuando el Señor convenció al patriarca de 
su debilidad y dependencia de Dios para hacerle saber que únicamente de él 
procede la justicia, presentó como evidencia ese hecho de confinar las aguas. 
“¿Quién encerró con puertas el mar, cuando, irrumpiendo, se salió de su seno; 
cuando hice de una nube su vestidura, y de espesa oscuridad sus pañales; cuando 
sobre él establecí límites, puse puertas y cerrojos, y dije: «Hasta aquí llegarás, pero 
no más allá; aquí se detendrá el orgullo de tus olas»?” Job 38:8-11. 

Cuando el salmista habla del poder de la palabra de Dios que creó los cielos y la 
tierra, dice: “Él junta las aguas del mar como un montón; pone en almacenes los 
abismos” Salmo 33:7. Conviene recordar aquí la expresión “y fue así” con la que 
termina el relato en cada fase de la creación. Dios dijo “Sea”, “y fue así”. Su simple 
palabra bastó para realizarlo. Recuerda que esa es la palabra que nos predica el 
evangelio. Jamás disminuyó su poder, y es tan capaz de salvar como de crear. 

Es imposible que alguien mínimamente familiarizado con el Señor contemple el 
mar sin reflexionar en el inmenso poder del Creador. No obstante, muchos miran 
día tras día el mar sin dedicar un solo pensamiento a su Hacedor, o incluso 
desafiándolo abiertamente. A los tales dice el Señor: “«Oíd ahora esto, pueblo necio 
e insensible, que tienen ojos y no ven, tienen oídos y no oyen. ¿No me teméis?» —
declara el Señor. «¿No tembláis delante de mí, que puse la arena como frontera del 
mar, límite perpetuo que no traspasará? Aunque se agiten las olas, no prevalecerán; 
aunque rujan, no pasarán sobre ella»” Jeremías 5:21-22. 

No es para atemorizarnos, por lo que el Señor nos recuerda su tremendo poder 
capaz de poner límites al mar, de forma que no pueda sobrepasarlos en su furioso 
oleaje. No: es con el fin de que podamos confiar en él. La perfecta fe y el perfecto 
amor echan fuera el temor. Se nos describe el poder de Dios sobre el mar como una 
prueba de su fidelidad. “Oh Señor, Dios de los ejércitos, ¿quién como tú, poderoso 
Señor? Tu fidelidad también te rodea. Tú dominas la soberbia del mar; cuando sus 
olas se levantan, tú las calmas” Salmo 89:8-9. Los evangelios proveen un ejemplo de 
esa fidelidad: “Aquel día, cuando llegó la noche, les dijo: —Pasemos al otro lado. 
Una vez despedida la multitud se lo llevaron tal como estaba en la barca. También 
había otras barcas. Pero se levantó una gran tempestad de viento que echaba las 
olas en la barca, de tal manera que ya se anegaba. Él estaba en la popa, durmiendo 
sobre un cabezal. Lo despertaron y le dijeron: —¡Maestro!, ¿no tienes cuidado que 
perecemos? Él, levantándose, reprendió al viento y dijo al mar: —¡Calla, enmudece! 
Entonces cesó el viento y sobrevino una gran calma. Y les dijo: —¿Por qué estáis así 
amedrentados? ¿Cómo no tenéis fe? Entonces sintieron un gran temor, y se decían 



32 
 

el uno al otro: —¿Quién es este, que aun el viento y el mar le obedecen?” Marcos 
4:35-41 (RV 1995). 

Eso no fue sino una manifestación del poder creador original. El mismo que creó los 
cielos y la tierra, el mar y todo lo que en ellos hay, 
retiene el perfecto control sobre ellos. En esas 

palabras: “Calla, enmudece”, escuchamos la 
misma voz que dijo: “Júntense en un lugar las 
aguas que están debajo de los cielos”. Y esa es la 

palabra que nos predica el evangelio. Por lo tanto, a 
partir del poder de Dios sobre el mar —que se debe 
a que fue él quien lo creó— hemos de aprender 
acerca de su poder sobre las olas de discordia que 

surgen en los corazones humanos. 

Eso es así por la razón de que el mar encrespado 
representa a los malvados: “Los impíos son 
como el mar agitado que no puede estar quieto, 

y sus aguas arrojan cieno y lodo” Isaías 57:20. 
Cristo es nuestra paz. La palabra que pronunció en el Mar de Galilea aquella noche 
es la palabra que nos pronuncia a nosotros: “Escucharé lo que hablará Jehová Dios, 
porque hablará paz a su pueblo y a sus santos para que no se vuelvan a la locura” 
Salmo 85:8 (RV 1995). Hay aquí ánimo certero para quienes han estado luchando en 
vano por largo tiempo contra las fieras pasiones. 

El poder de Dios sobre el mar no es solamente un símbolo de su poder para salvar 
al hombre de la marea del pecado, sino también una prenda y garantía de su 
liberación final y completa. Muestra asimismo el poder con el que Dios va a dotar la 
predicación del mensaje del evangelio en el último esfuerzo que precederá a su 
segunda venida. Lee estas palabras conmovedoras:  

“Despierta, despierta, vístete de poder, oh brazo del Señor; despierta como en los 
días de antaño, en las generaciones pasadas. ¿No eres tú el que despedazó a 
Rahab, el que traspasó al dragón? ¿No eres tú el que secó el mar, las aguas del gran 
abismo; el que transformó en camino las profundidades del mar para que pasaran 
los redimidos? Los rescatados del Señor volverán, entrarán en Sión con gritos de 
júbilo, con alegría eterna sobre sus cabezas. Gozo y alegría alcanzarán, y huirán la 
tristeza y el gemido. Yo, yo soy vuestro consolador. ¿Quién eres tú que temes al 
hombre mortal, y al hijo del hombre que como hierba es tratado? ¿Has olvidado al 
Señor, tu Hacedor, que extendió los cielos y puso los cimientos de la tierra, para que 
estés temblando sin cesar todo el día ante la furia del opresor, mientras este se 
prepara para destruir? Pero ¿dónde está la furia del opresor? El desterrado pronto 
será libertado, y no morirá en la cárcel ni le faltará su pan. Porque yo soy el Señor tu 
Dios, que agito el mar y hago bramar sus olas (el Señor de los ejércitos es su 
nombre), y he puesto mis palabras en tu boca, y con la sombra de mi mano te he 



33 
 

cubierto al establecer los cielos, poner los cimientos de la tierra y decir a Sión: «Tú 
eres mi pueblo»” Isaías 51:9-16. 

Sin duda alguna la constatación de que “Suyo es el mar, pues Él lo hizo” Salmo 95:5, 
y de que él “midió las aguas en el hueco de su mano” Isaías 40:12, es terreno firme 
para que cada uno en su pueblo confíe en él, sea para liberación del peligro, para la 
gracia que lleva a la victoria, o para contar con su asistencia en la realización de la 
obra a la que él los ha llamado. 

 

CRISTO Y LA TEMPESTAD 
(Adaptado de J.G. Whittier) 

 

Tormenta de medianoche en mar bravío. 
El vasto cielo se rompe en truenos. 
Espesas nubes se agitan errantes 
cual sudario sacudido por espíritus airados 
desde el alto y terrible muro de oscuridad. 
Bajo su sombra se alza la ola tumultuosa 
cual osado paso de gigante que sale del sepulcro 
que lo atara por siempre a su frío y desolado cauce. 
¡Se juntan ahora tempestad y ola que brama, 
en cuya cresta salta el relámpago y retumba el trueno! 

Noche terrible. Cada rayo desgarra el cielo. 
Estallan truenos como respuesta de demonios  
desde oscuras cavernas de tempestad 
que amenaza entre olas encrespadas. 
Pero irrumpe el clamor del Fuerte que no teme. 
Su voz atraviesa el estrépito de las aguas 
y retumba en el cielo mientras el navío, roto, 
surge a la vista un instante sobre las altas crestas, 
y la nube atronadora se cierne sobre él 
cual lúgubre sudario. 

Su voz se multiplica desde la cubierta que zozobra. 
Su forma, revelada por el relámpago, y su frente, 
recia ante el embate de la tempestad, 
anuncian un triunfo desconocido para el humano, 
un poder indescriptible y majestuoso: 
“¡Calla, enmudece!” 
Las olas se detienen confundidas. 
El huracán, sumiso, se pliega a su mandato. 
Negras nubes donde maldecía el rayo y aguardaba el trueno, 



34 
 

se disipan sin dejar rastro de tormenta, 
que se avergüenza escapando en alas de brisa suave, 
en olas calmadas, amables, radiantes de luna. 

¡Temible Amo de la tempestad! 
Tú, ante cuya presencia se humilla la tormenta; 
tú, a quien las olas rinden homenaje 
en playas de viejos imperios insulares: 
si el desvalido y temeroso recibió 
tu infinita atención, ¡oh!, sopla también 
sobre la tormenta y las tinieblas del alma humana 
aquella misma quietud, paz y calma 
que descendieron sobre las aguas agitadas 
cuando tu voz se alzó, Ministro de la paz, 
para vencer en tu nombre. 

 

“Dijo Dios: Produzca la tierra vegetación: hierbas que den semilla, y árboles frutales 
que den fruto sobre la tierra según su género, con su semilla en él. Y fue así. Y 
produjo la tierra vegetación: hierbas que dan semilla según su género, y árboles que 
dan fruto con su semilla en él según su género. Y vio Dios que era bueno” Génesis 
1:11-12. 

Dios dijo “Sea”, y fue. “Él dijo, y fue hecho; él mandó, y existió” Salmo 33:9 (RV 1995). 
Se trata de “la palabra de Dios que vive y permanece para siempre” 1 Pedro 1:23 (RV 
1995). No pierde una partícula de su vida ni de su fuerza. Ningún lapso de tiempo 
disminuye su poder. La palabra que creó todas las cosas sostiene todas las cosas. 
Por consiguiente, la orden “Produzca la tierra vegetación” es la que sigue haciendo 
que la tierra produzca vegetación, hierba y árboles. Si el efecto de esas palabras 
hubiera cesado tras haber sido pronunciadas, no habría existido más producción 
vegetal, y la que ya existía habría dejado de ser. De forma especial, una vez que la 
caída del hombre trajo maldición sobre la tierra, y que la muerte afectó no 
solamente a los hombres, sino también a animales y plantas, si la palabra que hizo 
surgir la hierba al principio no hubiera permanecido en su plena fuerza, la tierra se 
habría convertido rápidamente en un desierto estéril. Pero esa palabra sigue hoy 
viva; por eso vemos la tierra cubierta de hierba y de fruto abundante para 
alimentación del ser humano. 

Lo dicho no es mera teoría, sino un hecho práctico. Cosas tan comunes como el 
crecimiento de la hierba no llaman nuestra atención ni nos sorprenden, y damos 



35 
 

por hecho que crecen de forma automática, sin intervención divina. Muchos creen 
que no corresponde a la dignidad de Dios prestar atención a asuntos menores 
como el crecimiento vegetal. Esa es precisamente la razón por la que tan pocos 
obtienen un beneficio práctico de su profesión de fe en Dios. Su idea sobre él es la 
de alguien tan alejado, alguien que está tan ocupado en sus propios asuntos de 
estado, que no puede prestar atención a los detalles de su reino. Olvidan que la obra 
especial de Dios es cuidar de sus criaturas, desde la mayor a la menor. Olvidan que 
su grandeza consiste en su habilidad para manejar los asuntos más complicados, 
y al mismo tiempo prestar atención a los más pequeños detalles. 

A Satanás le complace que se conciba a Dios como siendo impasible a los 
pequeños asuntos que afectan al hombre. Esa es precisamente su acusación 
contra Dios, y es solamente por su influencia como los hombres han llegado a verlo 
así. Aun negando la evolución en su formulación más plena, consideraron la idea 
tan común de que en el principio Dios puso realmente en marcha el universo, pero 
entonces dotó a la materia de cierta cantidad de energía y la sujetó e determinadas 
leyes, de forma que a partir de entonces todo funcionara indefinidamente tal como 
lo hace un reloj al que se le dio cuerda. ¿Con qué confianza puede elevar una 
oración quien alberga esa creencia? ¿Qué puede esperar recibir? No es de extrañar 
que se lamente por no ver respondidas sus oraciones. El Dios en quien cree está 
demasiado alejado como para escucharle, y es demasiado indiferente o bien 
demasiado rígidamente condicionado por sus leyes como para intervenir en 
beneficio del suplicante si es que lo oyera. No es ese el Dios de la Biblia. 

No es un asunto trivial que “los últimos postulados de la ciencia” hayan inducido a 
tantos que profesan creer en la Biblia a modificar sus puntos de vista respecto al 
relato de la creación. Hubo un tiempo en que se creía que la Biblia significa lo que 
dice. Aquellos en quienes Dios obró poderosamente para la conversión de miles 
fueron hombres de fe, y su fe lo era en el poder divino que hizo los cielos y la tierra, 
y en su palabra que sostiene hasta las cosas más pequeñas. Su creencia y 
aplicación práctica del hecho de que Dios vive y de que todo está sujeto a su poder 
y bajo su control inmediato fue lo que los sostuvo, permitiéndoles enfrentar 
dificultades y peligros; fue la fuente de su fortaleza y el secreto de su éxito. 

¡Qué cambio vemos ahora! Es decididamente excepcional encontrar a un ministro 
del evangelio expresar su creencia en el relato literal de la creación según el primer 
capítulo de Génesis. Temen que se los considere desactualizados. Pero Dios 
quisiera que hubiera muchos más dispuestos a desactualizarse de estos tiempos 
peligrosos, y a no temer que se los tenga por retrógrados por causa de Cristo.  

En la medida en que ha crecido el temor a aceptar la palabra del Señor, que 
implicaría estar en desacuerdo con ese legado del antiguo paganismo que es la 
filosofía, se ha evitado presentar abiertamente el poder de la palabra. Se le ha 
negado cualquier oportunidad. Los cristianos oran por un reavivamiento de la 
religión. Si simplemente reviviera su creencia en la simple palabra de Dios, y la 
reconocieran como algo viviente, como la fuente de toda vida y poder, habría un 



36 
 

reavivamiento de la religión. Predíquese el evangelio, no según la sabiduría 
humana, sino tal como el Espíritu Santo lo enseñó. Sea presentado como la palabra 
viviente y activa de Dios, y entonces se lo creerá, y se verán resultados tangibles en 
los que creen. 

No hay mejor forma de menoscabar el evangelio y desposeerlo de su poder, que 
sustituyendo la clara palabra de Dios por “lo que falsamente se llama ciencia” 1 
Timoteo 6:20. Se ha relegado a Dios al último lugar, percibiéndolo como si estuviera 
distante. Muchos aceptaron el evangelio que se les predicó, y desean sinceramente 
la salvación del pecado; pero la evolución, incluso sin haberla aceptado 
conscientemente, debilitó su fe hasta el punto de impedirles acercarse al Señor, 
caminar junto a él e interaccionar con él como Agente activo en toda faceta de la 
vida. 

Observemos algunos hechos básicos que incluso en esta edad de la ciencia nos 
animan a creer que la palabra del Señor, quien dijo: “Produzca la tierra vegetación” 
Génesis 1:11 es la que hace que la tierra siga produciéndola aún. 

¿Quién no ha observado un brote tierno apareciendo en un campo de maíz? ¿Nunca 
viste en un sembrado de cereal una diminuta hoja tierna 

abriéndose paso y emergiendo a la superficie entre terrones 
compactos? ¿No te ha llamado la atención cómo se levanta un trozo 
de tierra seca y, al mirar debajo ves que lo empujó un pequeño brote, 
tan delicado que a duras penas podría soportar su propio peso? La 
hoja diminuta aún carece casi por completo de color, y es poco más 
que agua. De haberla restregado entre los dedos habría dejado 

como resto poco más que simple humedad en tu mano. No 
obstante, esa frágil estructura fue capaz de empujar un terrón 
compacto mil veces más pesado que ella. 

¿De dónde viene ese poder? ¿Se trata de algo inherente a la hierba? Veámoslo. 
Toma esa hoja una vez que está bien formada. Busca un pequeño terrón cuyo 
tamaño sea menor que la mitad de aquel que desplazó cuando el brote estaba 
abriéndose camino hacia el sol, y colócalo sobre la hoja de hierba ya crecida. ¿Cuál 
es el resultado? El terrón aplasta la hierba. No tiene en ella misma poder alguno. 
Prueba esto a continuación: toma la hojita cuando está tierna, cuando se está 
abriendo camino por debajo del terrón, y arráncala de la tierra. La tomas entonces 
por su base con dos dedos, y se dobla hasta tocar de nuevo la piel de tu mano, 
incapaz de mantenerse erguida. Cuesta imaginar algo más débil que ese brote. No 
obstante, momentos antes se mantenía en pie en contra de un peso mucho mayor 
que el propio. Ahí tienes un milagro que se reproduce millones de veces cada año, 
por más que muchos afirmen que la época de los milagros pasó. 

¿Explicará algún científico cuál es el origen de esa fuerza portentosa manifestada 
en el brote de hierba, o en el estallido del hueso pétreo del durazno cuando brota el 
pequeño germen contenido en su interior? Ahí existe algo que el microscopio no 



37 
 

puede descifrar; algo que no es capaz de objetivar el más esmerado análisis 
químico. Podemos analizar la manifestación del Poder, pero no el propio poder. Los 
escépticos pueden burlarse si les place, pero nosotros nos alegramos sabiendo que 
ese poder no es otro que el de la palabra de Dios. La divina palabra dijo al principio: 
“Produzca la tierra vegetación: hierbas que den semilla…”, y el poder de esa palabra 
hace brotar hoy la planta por más terrones que encuentre. No hay poder en el propio 
vegetal, pero ese débil instrumento permite al hombre presenciar el inefable poder 
de Dios. Todo el que quiera puede aprender en ello una lección. 

¿He dicho que nosotros nos alegramos sabiendo que ese poder no es otro que el de 
la palabra de Dios? ¡Más que eso! Nos gozamos sobremanera por poder reconocer 
el poder de Dios hasta en las cosas más pequeñas. En ellas encontramos la 
seguridad de que Dios “es poderoso para hacer todo mucho más abundantemente 
de lo que pedimos o entendemos, según el poder que obra en nosotros” Efesios 3:20. 
El mismo poder que opera en el brote de hierba del campo, lo hace igualmente en 
aquel que pone en el Señor su confianza. “Toda carne es hierba” Isaías 40:6. El ser 
humano es tan débil e indefenso como la hierba, no poseyendo en sí mismo 
absolutamente ningún poder; no obstante, todo lo puede en Cristo, quien lo 
fortalece (Filipenses 4:13). 

Recuerda de nuevo el experimento de la representación gráfica de la voz. Vimos en 
él cómo la voz humana puede reproducir formas de seres vivos, pero la voz de Dios 
produce los propios seres vivos. 

No es solamente que las plantas, los árboles y las miríadas de variedades de frutos 
y flores crezcan en obediencia a la orden del Señor, sino que son la representación 
visible de su voz. Vemos la voz de Dios en la naturaleza, y esa es la base de nuestra 
confianza en esa palabra cuando la leemos en las Escrituras. No es por casualidad 
que el capítulo 11 de Hebreos, que registra algunas de las obras poderosas 
manifestadas en seres humanos débiles mediante una fe sencilla en la palabra de 
Dios, comience con la afirmación de que “por la fe comprendemos que el universo 
fue hecho por la palabra de Dios” Hebreos 11:3 (RV 1995). Esa sencilla declaración 
puede hacer sonreír a algunos. 

La mente inculta del humilde indígena es capaz de ver a Dios en las nubes y de oírlo 
en el viento. Cuánto mejor es una mente inculta, que la mente dispuesta a “prestar 
oído a enseñanzas que te hacen divagar de la sabiduría” Proverbios 19:27 (RV 1995). 

Lo mismo que a los discípulos de antaño, Cristo nos dice: “Vosotros no me 
escogisteis a mí, sino que yo os escogí a vosotros, y os designé para que vayáis y 
deis fruto, y que vuestro fruto permanezca” Juan 15:16. 

¿Cómo hemos de dar fruto? 



38 
 

 —Por el mismo poder que hace crecer al fruto natural. La palabra que dijo: 
“Produzca la tierra vegetación: hierbas que den semilla, y árboles 

frutales que den fruto” Génesis 1:11, y cuyo poder podemos ver 
manifestado en la hierba y en los árboles, nos dice a 

nosotros: ‘Da fruto. Fructifica’. Y si nos sometemos de 
voluntad a esa palabra tal como hace la creación 

inanimada, el fruto será igualmente abundante. 
Ahora bien, observa que el fruto ha de ser para 

gloria de Dios: “En esto es glorificado mi Padre, en 
que deis mucho fruto” Juan 15:8. Si el poder de 

fructificar estuviera en nosotros, no habría lugar 
para la gloria de Dios. Cualquiera sea el fruto producido 

para gloria de Dios, lo es debido a que todo el poder está en él. Igual que la hierba, 
no somos más que el débil instrumento sin fuerza mediante el cual Dios manifiesta 
su poder. 

La orden divina es: “Creced en la gracia y el conocimiento de nuestro Señor y 
Salvador Jesucristo” 2 Pedro 3:18. ¿Cómo hemos de crecer? —Tal como lo hace la 
semilla en el campo. Dijo Jesús: “Así es el reino de Dios, como cuando un hombre 
echa semilla en la tierra; y duerme y se levanta, de noche y de día, y la semilla brota 
y crece sin que él sepa cómo” Marcos 4:26-27 (RV 1960). 

Podemos no saber de qué manera la buena 
simiente de la palabra de Dios brota en nuestro 
interior y lleva fruto, pero nuestra ignorancia al 
respecto no hace diferencia alguna. “Dios le da 
un cuerpo como Él quiso, y a cada semilla su 
propio cuerpo” 1 Corintios 15:38. Nuestra parte es 
entregarnos al Labrador e Ingeniero divino: 
“Vosotros sois labranza de Dios, edificio de Dios” 
1 Corintios 3:9. Es él quien da el crecimiento y el 
perfecto fruto. 

El crecimiento de una planta aparece repetidamente en las Escrituras como 
ilustración del crecimiento del cristiano. El apóstol Pablo dice: “Sois labranza 
[plantío] de Dios” 1 Corintios 3:9. “El Espíritu del Señor Dios está sobre mí, porque 
me ha ungido el Señor para traer buenas nuevas a los afligidos; me ha enviado para 
vendar a los quebrantados de corazón, para proclamar libertad a los cautivos y 
liberación a los prisioneros; para proclamar el año favorable del Señor y el día de 
venganza de nuestro Dios; para consolar a todos los que lloran, para conceder que 
a los que lloran en Sión se les dé diadema en vez de ceniza, aceite de alegría en vez 
de luto, manto de alabanza en vez de espíritu abatido; para que sean llamados 
robles de justicia, plantío del Señor, para que Él sea glorificado” Isaías 61:1-3. 

Recuerda que todo es del Señor. Somos su plantío, su labranza, a fin de que él sea 
glorificado. Observa, no obstante, el paralelismo respecto al crecimiento de las 



39 
 

plantas. Nota cómo la salvación del pecado a una vida de justicia es comparable a 
la forma en que se entierra la simiente. 

“En gran manera me gozaré en el Señor, mi alma se regocijará en mi Dios; porque Él 
me ha vestido de ropas de salvación, me ha envuelto en manto de justicia como el 
novio se engalana con una corona, como la novia se adorna con sus joyas. Porque 
como la tierra produce sus renuevos, y como el huerto hace brotar lo sembrado en 
él, así el Señor Dios hará que la justicia y la alabanza broten en presencia de todas 
las naciones” Isaías 61:10-11. 

Es prodigioso lo que Dios puede hacer, con tal que se lo permitamos. Alguien 
objetará: ‘Si es tan poderoso, ¿por qué no impone su poder?’ —Sencillamente, 
porque su poder es el poder del amor, y el amor no recurre a la fuerza. Dios desea 
que todos estén satisfechos en el universo; en consecuencia, da a todos el perfecto 
don del libre albedrío relativo a qué es lo que van a tener. Él hace saber a cada uno 
el valor relativo de las cosas, y le ruega que escoja lo que es bueno; pero si alguien 
se determina a escoger lo malo, permite que lo tenga. Su reino lo poblarán seres 
humanos libres, no esclavos y prisioneros tal como sería el caso si Dios recurriera 
a la coacción a fin de salvarlos en contra de su voluntad individual. Dios tendrá 
súbditos en quienes poder confiar en todo lugar del universo; pero si forzara a 
alguien a ser salvo, tendría que seguir ejerciendo fuerza para retenerlo en su reino. 
Cristo vino a predicar libertad a los cautivos. No es su propósito hacer cautivos. 

Pero cuando alguien anhela la salvación, por más insignificante o débil que sea a 
los ojos del mundo, incluso aunque no se lo considere de más valor que la hierba 
que pisamos, Dios obrará maravillas en él. Si Dios viste la hierba del campo, que 
hoy está y mañana arde en el rastrojo, mucho más revestirá de poder al ser humano 
—a quien creó a su propia imagen— con tal que se someta a él. Esa 
promesa divina de vestirnos no se limita a la ropa que nos cubre. 
“¿No es la vida más que el alimento y el cuerpo más que la ropa?” 
Mateo 6:25. Él nos da lo que posee un valor infinito; por lo tanto, su 
promesa de vestirnos tanto más que a la hierba se refiere 
igualmente a las vestiduras de salvación y al manto de justicia de los 
que hemos de ser revestidos. Ese poder que obra de manera tan 
formidable en el diminuto brote de hierba, obrará aún con mayor 
poder en aquel que confía en el Señor. 

“Observad cómo crecen los lirios del campo” Mateo 6:28. He 
afirmado que eso está escrito para darnos ánimo a crecer 
en la gracia. Hemos de crecer tal como hacen los lirios. Leamos 
ahora palabras de la Inspiración a fin de comprender que el lirio 
es una ilustración del crecimiento del cristiano en la gracia: 

“Vuelve, oh Israel, al Señor tu Dios, pues has tropezado a causa de tu 
iniquidad. Tomad con vosotros palabras, y volveos al Señor. Decidle: Quita toda 
iniquidad y acéptanos bondadosamente para que podamos presentar el fruto de 



40 
 

nuestros labios. Asiria no nos salvará, no montaremos a caballo, y nunca más 
diremos: «Dios nuestro» a la obra de nuestras manos, pues en ti el huérfano halla 
misericordia” Oseas 14:1-3. No hay duda posible: el Señor está aquí hablando de 
pecado y de justicia. A su pueblo que se apartó de él le dice que regrese, y le explica 
qué debe decir al regresar. Han de decir que no confiarán más en la obra de sus 
propias manos. Sus obras no han de provenir de ellos mismos, sino que han de ser 
las obras de Dios. Observa la seguridad que da a quienes se apartaron de él: 

“Yo sanaré su apostasía, los amaré generosamente, pues mi ira se ha apartado de 
ellos. Seré como rocío para Israel; florecerá como lirio y extenderá sus raíces como 
los cedros del Líbano. Brotarán sus renuevos y será su esplendor como el del olivo, 
y su fragancia como la de los cedros del Líbano. Los que moran a su sombra 
cultivarán de nuevo el trigo y florecerán como la vid. Su fama será como la del vino 
del Líbano” Oseas 14:4-7. 

Pero eso no es todo. El pueblo de Dios es su viñedo, su plantío, y ha de darle gloria. 
Dios no resultaría glorificado si el viñedo hubiese de ser destruido por falta de 
atención personal; en consecuencia, le da la seguridad de su cuidado. “Aquel día 
se dirá: Una viña de vino; de ella cantad. Yo, el Señor, soy su guardador; a cada 
momento la riego. Para que nadie la dañe, la guardo noche y día. No tengo furor. Si 
alguien me da zarzas y espinos en batalla, los pisotearé, los quemaré 
completamente, a no ser que él confíe en mi protección, que haga la paz conmigo, 
que conmigo haga la paz. En los días venideros Jacob echará raíces, Israel florecerá 
y brotará, y llenará el mundo entero de fruto” Isaías 27:2-6. 

“Florecerá como el lirio” [“florecerá” se ha traducido de parákj, que significa también 
“crecerá”]. 

¿Qué necesidad hay de abundar todavía en la ilustración? Por más que lo 
procuráramos, nunca llegaríamos a agotar las Escrituras. El propósito de este 
escrito es animar al lector a que estudie por sí mismo la Palabra en mayor 
profundidad, y a que se apropie de ella como siendo la palabra viviente del Dios que 
vive y que obra poderosamente en todo aquel que cree. No imagines lejos al Señor. 
Permite que tu fe evidencie que está cerca de ti, que es tu pronto auxilio en las 
tribulaciones. Dios está cercano, a la mano; no alejado, y no hay para él nada 
demasiado difícil. Ha dejado escrito su amor y su poder en toda la creación, y quiere 
hablarnos mediante las cosas que creó. “En Él todas las cosas permanecen” 
Colosenses 1:17. Esa misma palabra que llamó al universo a la existencia, la palabra 
que dijo: “Produzca la tierra vegetación”, nos habla a nosotros en las palabras de la 
ley de Dios. Pero su ley no es un decreto implacable y sin vida que los débiles 
mortales deben esforzarse en vano en cumplir mientras Dios los mira con 
severidad, presto a señalarlos con desdén y a castigarlos por su fracaso. No. 
Sabemos “que su mandamiento es vida eterna” Juan 12:50. Esa misma palabra que 
nos dice “Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón … y a tu prójimo como a ti 
mismo” Lucas 10:27, derrama su amor en nuestros corazones (Romanos 5:5) 



41 
 

precisamente de igual forma en que la palabra de Dios hace que la planta florezca 
y fructifique. Bien podemos cantar: 

 

¡Cuán dulces son, Señor, tus leyes! 
¡Qué amables tus preceptos! 
Mi carga pongo a tus pies, 
confiado en tu poder. 

Tus ojos velan incansables, 
seguro en ti estaré. 
La mano que sustenta al mundo  
me guardará también. 

¿Por qué tendré ansiedad, 
pudiendo a ti correr? 
Tu trono es paz y santidad, 
me da feliz descanso. 

Tu amor es constante y firme, 
día tras día renueva mi vigor. 
Mi carga a tus pies dejaré, 
y a ti cantaré, oh Dios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Él extiende el norte sobre el vacío, y cuelga la tierra sobre la nada” 
Job 26:7 

  



42 
 

CUARTO DÍA – EL FIRMAMENTO DECLARA LA OBRA DE SUS MANOS 

(ÍNDICE) 

En ninguna otra parte de la creación de Dios encontramos lecciones del evangelio 
tan maravillosas como en los cielos. Hemos visto ya que los cuerpos celestes 
predican el evangelio aun sin emitir palabra. El apóstol Pablo, tras haber afirmado 
que no todos obedecen al evangelio, añade que la fe viene por el oír, y el oír por la 
palabra de Dios; y entonces pregunta: “¿Acaso nunca han oído?” Oído ¿qué? —Por 
supuesto, el evangelio. Entonces responde a su pregunta de este modo: 
“Ciertamente que sí”, y lo prueba citando las palabras del salmista respecto a los 
cielos: “Por toda la tierra ha salido su voz, y hasta los confines del mundo sus 
palabras” Romanos 10:15-18. Por consiguiente, los cielos predican amplia y 
poderosamente el evangelio. Prestemos atención a algunos puntos de la Palabra a 
fin de estar mejor capacitados para leer el lenguaje de los cielos. 

“Los cielos proclaman la gloria de Dios, y la expansión anuncia la obra de sus 
manos” Salmo 19:1. Relaciona con ese salmo la siguiente declaración relativa al 
hombre: “Somos hechura suya, creados en Cristo Jesús para hacer buenas obras, 
las cuales Dios preparó de antemano para que anduviéramos en ellas” Efesios 2:10. 
Se emplea un lenguaje similar respecto a nosotros y a los cielos. Ambos son obra 
de Dios, y ambos son creados en Cristo; en nuestro caso a condición de que nos 
sometamos a él. Las buenas obras son aquello para lo que fuimos creados: buenas 
obras mediante las que glorificamos a nuestro Padre celestial. Si tenemos las 
buenas obras, nosotros, lo mismo que los cielos, declaramos la gloria de Dios. 

Los cielos cumplen la obra que Dios les asignó. Lo hacen por estar perfectamente 
sujetos a su voluntad. Si nosotros lo estamos igualmente, cumpliremos la obra que 
nos ha asignado. Y esa obra le da gloria, ya que es él quien obra en nosotros. 
Observa que Dios ha preparado esas obras de antemano a fin de que anduviésemos 
en ellas. Así, Cristo dice de quien practica la verdad, que ha venido a la luz “para 
que sus acciones sean manifestadas que han sido hechas en Dios” Juan 3:21. Dios 
mismo hace las obras; si no fuera así, no se trataría de la justicia de Dios. También 



43 
 

los cielos son obra de Dios. Cuando nos sometemos a su voluntad tal como hacen 
ellos por naturaleza, declararemos la gloria de Dios tan plenamente como los 
cielos, incluso si, como ellos, fuéramos incapaces de emitir palabra. 

Los cielos son prenda y garantía de la fidelidad de Dios. “Por siempre cantaré de las 
misericordias del Señor; con mi boca daré a conocer tu fidelidad a todas las 
generaciones. Porque dije: Para siempre será edificada la misericordia; en los cielos 
mismos establecerás tu fidelidad” Salmo 89:1-2. La existencia de los cielos es una 
prenda de que Dios no ha olvidado sus promesas de misericordia al ser humano. El 
capítulo 31 del libro de Jeremías rebosa de “preciosas y grandísimas promesas” (2 
Pedro 1:4) hechas a su pueblo: “Perdonaré su maldad y no recordaré más su pecado. 
Así dice el Señor, el que da el sol para luz del día, y las leyes de la luna y de las 
estrellas para luz de la noche, el que agita el mar para que bramen sus olas; el Señor 
de los ejércitos es su nombre: Si se apartan estas leyes de mi presencia —declara 
el Señor— también la descendencia de Israel dejará de ser nación en mi presencia 
para siempre” Jeremías 31:34-36. Por tanto tiempo como el sol, la luna y las estrellas 
sigan cumpliendo su tarea asignada, los hombres hallarán gracia con el Señor, 
pudiendo acudir a él en la seguridad de encontrar perdón, paz y justicia. 

Hay más al respecto: “Cuando Dios hizo la promesa a Abraham, no pudiendo jurar 
por uno mayor, juró por sí mismo” Hebreos 6:13. Fue un juramento para confirmar la 
promesa, que ya era de por sí inmutable. “Por lo cual Dios, deseando mostrar más 
plenamente a los herederos de la promesa la inmutabilidad de su propósito, 
interpuso un juramento a fin de que por dos cosas inmutables, en las cuales es 
imposible que Dios mienta, los que hemos buscado refugio seamos grandemente 
animados para asirnos de la esperanza puesta delante de nosotros, la cual tenemos 
como ancla del alma, una esperanza segura y firme, y que penetra hasta detrás del 
velo, donde Jesús entró por nosotros como precursor, hecho, según el orden de 
Melquisedec, Sumo Sacerdote para siempre” Hebreos 6:17-20. 

Observa dos cuestiones: en primer lugar, ese juramento y promesa se dieron por 
causa nuestra. Abraham no necesitaba que Dios confirmara la promesa mediante 
un juramento, pues demostró plenamente que creía en la clara palabra del Señor. 
Dios hizo el juramento para reforzar nuestra fe en su palabra. En segundo lugar, 
tanto el juramento como la promesa se relacionan con el perdón de los pecados y 
con toda la bendición que Cristo como Sumo sacerdote nos asegura. Están 
previstos para nuestro ánimo y consuelo cuando corremos a refugiarnos en Cristo. 
Por consiguiente, cuando acudimos a Cristo confiadamente, “al trono de la gracia 
para que recibamos misericordia, y hallemos gracia para la ayuda oportuna” 
Hebreos 4:16, tenemos de antemano la seguridad mediante la promesa de Dios 
(respaldada por su juramento) de que recibiremos todo lo que pedimos. 
Detengámonos aquí para considerar lo que eso significa. 

El juramento de Dios es en realidad una promesa de su propia existencia. Él juró por 
sí mismo. Con ello declaró que si fallara su promesa, su vida dejaría de ser. Sus 
promesas son tan imperecederas como él mismo. De igual forma en que Dios existe 



44 
 

“desde la eternidad y hasta la eternidad” Salmo 90:2; 106:48, así también “la 
misericordia del Señor es desde la eternidad hasta la eternidad” Salmo 103:17. El 
Padre y el Hijo son Uno. Por lo tanto, Cristo está comprometido en la promesa de 
Dios. Pero “en Él fueron creadas todas las cosas, tanto en los cielos como en la 
tierra, visibles e invisibles; ya sean tronos o dominios o poderes o autoridades; todo 
ha sido creado por medio de Él y para Él. Y Él es antes de todas las cosas, y en Él 
todas las cosas permanecen” Colosenses 1:16-17. Es Cristo quien “sostiene todas 
las cosas por la palabra de su poder” Hebreos 1:3. 

La existencia de los cielos y la tierra depende de la existencia de Dios. Pero él ha 
supeditado su existencia al cumplimiento de sus promesas. Por consiguiente, la 
existencia de los cielos —y de todo el universo— depende de las promesas de Dios 
hechas al pecador que cree. Si un solo pecador, sin importar cuán indigno, 
insignificante o ignoto sea, acude sinceramente al Señor pidiendo perdón y 
santidad y no los recibiera, en ese mismo instante el universo entero vendría a ser 
un caos y dejaría de existir. Pero el sol, la luna y las estrellas siguen aún ocupando 
su lugar en el firmamento como prueba de que Dios jamás ha fallado a un alma que 
ponga en él su confianza, y como prueba de que nunca ha decaído su misericordia. 
Por lo tanto, su fidelidad está reflejada en los cielos. Si permitimos que el sol, la 
luna y las estrellas nos cuenten su relato cada vez que los miramos, viviremos 
mejores vidas y no conoceremos el desánimo. 

“Porque sol y escudo es el Señor Dios” Salmo 84:11. Tal como el sol provee luz y calor 
a la tierra, así el Señor es la Luz de los hombres y los consuela con su gracia. Toda 
la luz y calor que recibe la tierra en la forma que sea, procede del sol. La luz que 
permite que encontremos el camino durante las horas oscuras en las calles 
atestadas de la ciudad o la que nos permite leer en nuestro estudio, provienen del 
sol. Lo mismo es cierto del cálido resplandor de la leña en la hoguera, o del carbón 
encendido que atempera nuestra habitación en el frío invierno. El sol es la fuente 
inmediata de todo calor. 

El sol da luz, y luz equivale a vida. ¡Con qué avidez buscan las plantas el sol! ¿Has 
visto crecer una planta en una bodega oscura? Es toda ella debilidad mortecina. 
Pero permite que le llegue luz desde una ventana y la verás revivir. Comienza a 
crecer en dirección a la luz que recibe. No existiría vida vegetal o animal de no ser 
por la luz que el sol provee a la tierra. 

Pero la luz significa crecimiento. Esa luz del sol que es la vida de las plantas, es 
también la causa de su crecimiento. La planta crece acumulando la luz y el calor 
del sol. Las plantas de crecimiento rápido, aquellas que pasan de la semilla a la 
madurez en pocas semanas o meses, poseen en ellas mismas muy pocas calorías. 
No sirven como combustible. Pero el duro y pesado roble de crecimiento centenario 
y lento, tan lento que es imposible apreciarlo de un año al siguiente, almacena una 
ingente cantidad de energía procedente del calor solar. Otros árboles, de 
crecimiento aún más lento, acumulan mayor calor todavía. 



45 
 

La madera de esos árboles quedó enterrada, y en el curso de los siglos apareció 
transformada en carbón, que se utiliza como combustible 

y nos devuelve el calor que acumuló y recibió 
del sol. La razón por la que recibimos mucho 

más calor de la combustión del carbón, 
que de la radiación solar directa, es 
porque en el carbón encontramos 
concentrado el calor de la radiación 
solar recibida por años. 

Lo que es el sol para la tierra y para la vida vegetal, es Dios para su pueblo. “Sol y 
escudo es el Señor Dios” Salmo 84:11. De la manera en que el sol da vida física a las 
plantas con su luz, así Dios da vida espiritual —la única vida auténtica— a su 
pueblo. La vida de Cristo es la luz del mundo. De igual forma en que el roble 
acumula el calor del sol, quien vive en la luz de Dios acumula esa luz, que es su 
vida. Esa luz y vida que significan luz y crecimiento para el cristiano, deben ser 
compartidas para iluminar y dar calor a los demás. 

Alguien podría pensar que a fin de rematar la ilustración, debería ser el cristiano de 
crecimiento más lento el que tuviera la mayor porción de vida de Dios. Pero no se 
debe olvidar que el justo vivirá por la fe. La vida del cristiano no se mide por años, 
sino por la fe manifestada. Cuanta mayor su fe —que conlleva humildad y 
confianza—, más de la vida de Dios tiene. Y cuanta más vida de Dios se apropie, en 
mayor grado fluirá hacia los demás, ya que no es posible ocultar la vida de Dios. 

Citamos de nuevo: “Porque sol y escudo es el Señor Dios; gracia y gloria da el Señor” 
Salmo 84:11. ¿Por qué motivo nos habla Dios de su gloria? ¿Qué podemos saber de 
ella? ¡La tenemos cada día ante nuestra vista! “Los cielos proclaman la gloria de 
Dios, y la expansión anuncia la obra de sus manos” Salmo 19:1. El salmista lo 
expresa aún más claramente aquí: “¡Oh Señor, Señor nuestro! ¡Cuán glorioso es tu 
nombre en toda la tierra, que has desplegado tu gloria sobre los cielos!” Salmo 8:1. 
Los cielos declaran la gloria. La gloria del sol cuando brilla en su fuerza no es más 
que un reflejo de la gloria del Señor. La gloria en la que Dios habita —la luz a la que 
ningún ser humano puede acceder— se revela parcialmente en el firmamento. Es 
cierto en el más literal de los sentidos que Cristo, el Creador, es la luz del mundo. 

Pero la gracia y la gloria son equivalentes e intercambiables. Leemos en Hebreos 1:3 
que Cristo es el resplandor de la gloria del Padre. “A cada uno de nosotros se nos ha 
concedido la gracia conforme a la medida del don de Cristo” Efesios 4:7. Cristo está 
“lleno de gracia y de verdad” Juan 1:14, y “de su plenitud todos hemos recibido, y 
gracia sobre gracia” Juan 1:16. Resulta evidente que la gracia y la gloria son iguales 
en medida. Cuando Dios concede gracia, lo hace de acuerdo con las riquezas de su 
gloria; y cuando da gloria, lo hace según las riquezas de su gracia. Más adelante lo 
veremos en mayor claridad. 



46 
 

Hay poder en la gloria de Dios: “Cristo resucitó de entre los muertos por la gloria del 
Padre” Romanos 6:4. La inspirada oración respecto a nosotros es para que seamos 
“fortalecidos con todo poder según la potencia de su gloria” Colosenses 1:11. Los 
cielos revelan esa potencia de su gloria. Es la que 
mantiene el cielo en su lugar. Es el poder que 
ejerce sobre la tierra, el poder por el que la vida 
se sostiene. Al contemplar la gloria del sol, o el 
cielo cubierto de estrellas y la luna llena, 
podemos recordar que en su esplendor están 
declarando la gloria de Dios, y por consiguiente 
nos están hablando de la plenitud y el poder de 
su gracia que es derramada abundantemente 
sobre nosotros mediante Jesucristo nuestro 
Salvador. 

La gloria de Dios es su bondad. El apóstol nos dice que “todos pecaron y no 
alcanzan la gloria de Dios” Romanos 3:23. Observa que el no alcanzar la gloria de 
Dios se debe al hecho de que el ser humano pecó. De no haber pecado, habría 
alcanzado esa gloria de Dios. Por lo tanto, es evidente que la bondad de Dios es su 
gloria. Pero es la bondad de Dios la que induce al hombre a arrepentirse: “La 
bondad de Dios te guía al arrepentimiento” Romanos 2:4. Dice el salmista: “¡Cuán 
grande es tu bondad, que has guardado para los que te temen, que has obrado para 
los que en ti se refugian, delante de los hijos de los hombres!” Salmo 31:19. Es su 
bondad o justicia la que debemos procurar, y es la que se pone sobre y en todo 
aquel que cree. La bondad de Dios concibió el plan de la redención. Pero “por gracia 
sois salvos” Efesios 2:8. Por consiguiente, la gracia de Dios es sencillamente la 
manifestación al hombre de su bondad, y su bondad es su gloria. Así, la gracia y la 
gloria de Dios son realmente una misma cosa. 

“Gracia y gloria da el Señor” Salmo 84:11. ¿Cuándo las dará? ¿Se trata de gracia 
ahora, y gloria en el futuro? —No. Da ambas ahora a quienes lo reciben. Da ahora 
gloria en forma de gracia, y en el futuro dará gracia en forma de gloria. Oye las 
palabras de Cristo —quien es el resplandor de la gloria de Dios— orando al Padre: 
“Glorifícame tú, Padre, junto a ti, con la gloria que tenía contigo antes que el mundo 
existiera” Juan 17:5. Hablando a sus discípulos (no sólo a los doce, sino a todos los 
que creerían en él mediante la palabra de ellos), dijo: “La gloria que me diste les he 
dado” Juan 17:22. Por lo tanto, esa gloria es ahora nuestra si queremos recibirla. 

Cuando Cristo vino a esta tierra su naturaleza real no apareció en su plenitud ante 
quienes lo vieron. Para ellos era un hombre más. “A lo suyo vino, y los suyos no le 
recibieron” Juan 1:11. No obstante, era el Hijo de Dios. Sucede lo mismo con quienes 
mediante él han recibido la adopción. “Mirad cuán gran amor nos ha otorgado el 
Padre, para que seamos llamados hijos de Dios; y eso somos. Por esto el mundo no 
nos conoce, porque no le conoció a Él. Amados, ahora somos hijos de Dios y aún 



47 
 

no se ha manifestado lo que habremos de ser. Pero sabemos que cuando Él se 
manifieste seremos semejantes a Él porque le veremos como Él es” 1 Juan 3:1-2.  

Concuerdan con lo anterior las palabras del apóstol Pablo: “Nuestra ciudadanía 
está en los cielos, de donde también ansiosamente esperamos a un Salvador, el 
Señor Jesucristo, el cual transformará el cuerpo de nuestro estado de humillación 
en conformidad al cuerpo de su gloria, por el ejercicio del poder que tiene aún para 
sujetar todas las cosas a sí mismo” Filipenses 3:20-21. 

Recuerda: Cristo afirmó haber dado a sus discípulos la gloria que el Padre le dio a 
él. Esa gloria se hizo visible cuando Cristo estuvo en el monte de la transfiguración 
junto a tres de sus discípulos. La misma gloria se manifestará en nosotros en su 
venida, aunque no es evidente por ahora. Cuando él estuvo en la tierra, el 
resplandor de su gloria estaba velado, y así sucede con aquellos en quienes él 
mora. Pero su gloria está ciertamente allí, esperando a ser revelada en la venida de 
Cristo. Dice el apóstol: “El Espíritu mismo da testimonio a nuestro espíritu de que 
somos hijos de Dios, y si hijos, también herederos; herederos de Dios y coherederos 
con Cristo, si en verdad padecemos con Él a fin de que también seamos glorificados 
con Él. Pues considero que los sufrimientos de este tiempo presente no son dignos 
de ser comparados con la gloria que nos ha de ser revelada” Romanos 8:16-18. 

Observa: en nosotros se va a revelar la gloria. La hemos tenido todo el tiempo en 
forma de gracia de Dios, y cuando él regrese se revelará. 

También aparece en este pasaje: “Por su amor nos predestinó para ser adoptados 
hijos suyos por medio de Jesucristo, según el puro afecto de su voluntad, para 
alabanza de la gloria de su gracia, con la cual nos hizo aceptos en el Amado” Efesios 
1:5-6 (RV 1995). La gracia del Señor tiene gloria. Es gloria. 

En esta escritura encontramos la intercambiabilidad, o más bien la identidad entre 
gracia y gloria: “Dios, que es rico en misericordia, por causa del gran amor con que 
nos amó, aun cuando estábamos muertos en nuestros delitos, nos dio vida 
juntamente con Cristo (por gracia habéis sido salvados), y con Él nos resucitó, y con 
Él nos sentó en los lugares celestiales en Cristo Jesús, a fin de poder mostrar en los 
siglos venideros las sobreabundantes riquezas de su gracia por su bondad para con 
nosotros en Cristo Jesús” Efesios 2:4-7. 

De igual forma en que en este tiempo se nos da la gloria de Dios en forma de gracia 
—gracia “conforme a las riquezas de su gloria” Efesios 3:16— a fin de que seamos 
“para alabanza de la gloria de su gracia” Efesios 1:6, así también en las edades 
venideras, cuando “los justos resplandecerán como el sol en el reino de su Padre” 
Mateo 13:43, cuando “brillarán como el resplandor del firmamento … como las 
estrellas” Daniel 12:3, no harán más que mostrar las riquezas de la gracia mediante 
la cual fueron salvos. Esa gloria semejante a la de las estrellas en la que ellos 
brillarán por las edades eternas será la manifestación de la gracia que en esta vida 
mortal hizo posible que Cristo habitara plenamente en ellos (Efesios 3:19). 



48 
 

Hemos aprendido que la bondad de Dios es su gloria, y que él nos viste con su 
bondad. Observa hora nueva evidencia de que en este tiempo presente recibimos 
la gloria de Dios: “Todos nosotros, que con el rostro descubierto reflejamos como 
en un espejo la gloria del Señor, somos transformados a su semejanza con más y 
más gloria por la acción del Señor, que es el Espíritu” 2 Corintios 3:18 (NVI).  

El pasaje alude al rostro de Moisés cuando comunicaba al pueblo la palabra del 
Señor. Hablaba cara a cara con el Señor tal como hacemos con un amigo, de forma 
que su propio rostro resultó glorificado con la gloria del rostro de Dios. Nosotros 
hemos de reflejar la gloria de Dios. Pero tal como Moisés, quien “no sabía que la piel 
de su rostro resplandecía por haber hablado con Dios” Éxodo 34:29, quien progrese 
de gloria en gloria en la luz del Señor será inconsciente de esa transformación. 

A la vista del poder transformador de la gracia de Dios, cuán significativa es la 
bendición pronunciada sobre los hijos de Israel: “El Señor te bendiga y te guarde; el 
Señor haga resplandecer su rostro sobre ti y tenga de ti misericordia; el Señor alce 
sobre ti su rostro y te dé paz” Números 6:24-26. 

Por lo tanto, “bienaventurado el pueblo que sabe aclamarte; andará, Jehová, a la luz 
de tu rostro. En tu nombre se alegrará todo el día y en tu justicia será enaltecido, 
porque tú eres la gloria de su potencia y por tu buena voluntad acrecentarás nuestro 
poder” Salmo 89:15-17 (RV 1995). 

 

Señor, tu gloria llena el cielo, 
la tierra rebosa de tu bondad. 
A ti sea toda gloria. 
¡Santo, santo, santo Señor! 
En el cielo resuena la alabanza, 
la tierra se une al coro de ángeles, 
cantando: ¡Santo, santo eres, Jehová! 
Altísimo Jehová de los ejércitos. 

Señor de la vida, tu gloria alumbra; 
Señor Jesús, formaste el universo; 
tu sonrisa ilumina y trae esperanza, 
consuela y anima al santo en su dolor. 
Amor tan puro y sin medida 
solo en tu pecho pudo estar: 
¡Aleluya! ¡Aleluya! 
¡Aleluya! Amén. 

Rey de gloria, rey por siempre, 
tuya es la corona eterna; 
ningún poder ni pasión terrena 
podrá apartarnos de tu amor. 
Tu gracia es nuestra vida; 
veremos tu rostro un día. 
¡Aleluya! ¡Aleluya! 
¡Aleluya! Amén. 

Ven, Salvador; ven sin tardanza; 
trae el glorioso amanecer, 
cuando al resonar tu voz  
cielos y tierra tiemblen. 
Con arpas de oro, en armonía, 
cantaremos: Gloria a nuestro Rey: 
¡Aleluya! ¡Aleluya! 
¡Aleluya! Amén. 

  



49 
 

QUINTO DÍA – PÁJAROS, PECES Y ANIMALES TERRESTRES 

(ÍNDICE) 

“Dijo Dios: Llénense las aguas de multitudes de seres vivientes, y vuelen las aves 
sobre la tierra en la abierta expansión de los cielos … Entonces dijo Dios: Produzca 
la tierra seres vivientes según su género: ganados, reptiles y bestias de la tierra 
según su género. Y fue así. E hizo Dios las bestias de la tierra según su género, y el 
ganado según su género, y todo lo que se arrastra sobre la tierra según su género. Y 
vio Dios que era bueno” Génesis 1:20, 24-25. 

Lo anterior se escribió para nuestra enseñanza. A partir de las criaturas vivientes 
que nos rodean, tanto como de la creación inanimada, es el propósito de Dios que 
aprendamos acerca de él y de su amor. 

“Pregunta a las bestias, y que ellas te instruyan, y a las aves de los cielos, y que ellas 
te informen. O habla a la tierra y que ella te instruya, y que los peces del mar te lo 
declaren. ¿Quién entre todos ellos no sabe que la mano del Señor ha hecho esto, 
que en su mano está la vida de todo ser viviente, y el aliento de toda carne de 
hombre?” Job 12:7-10. 

La gran lección por aprender a partir de los órdenes inferiores de la creación es esta: 
si Dios cuida lo menor, ¿cuánto más cuidará al hombre, a quien creó a su propia 
imagen, y quien fue la obra culminante de sus manos? Dijo el Salvador: “¿No se 
venden dos pajarillos por un cuarto? Y sin embargo ni uno de ellos caerá a tierra sin 
permitirlo vuestro Padre” Mateo 10:29. Y aún con mayor fuerza: “¿No se venden cinco 
pajarillos por dos cuartos? Y sin embargo ni uno de ellos está olvidado ante Dios. Es 
más, aun los cabellos de vuestra cabeza están todos contados. No temáis; vosotros 
valéis más que muchos pajarillos” Lucas 12:6-7. 

Nos dice también el Señor: “Mirad las aves del cielo, que no siembran, ni siegan, ni 
recogen en graneros, y sin embargo, vuestro Padre celestial las alimenta. ¿No sois 
vosotros de mucho más valor que ellas?” Mateo 6:26. En el cuidado de Dios por las 
aves tenemos la seguridad de que cuidará de nosotros; y así como ellas no se 
preocupan ansiosamente, tanto menos debiéramos hacerlo nosotros. No hay duda 
de que Dios cuidará mucho más a las personas que a los pájaros, en la medida en 
que nuestras necesidades y valor son mayores que los de ellos. 

Pero el cuidado que Dios tiene hacia los pájaros significa más que la seguridad de 
que él atenderá nuestras necesidades físicas, ya que la vida es más que la comida. 
El cuidado de Dios por nosotros nos asegura que él suplirá nuestra necesidad 
“conforme a sus riquezas en gloria en Cristo Jesús” Filipenses 4:19. Aquel que cuida 
lo menor, no olvidará lo mayor. El cuidado de Dios hacia sus criaturas más 
insignificantes debiera animarnos cuando acudimos al trono de su gracia en busca 
del oportuno socorro y ayuda en tiempo de necesidad (Hebreos 4:16). Él es nuestro 
Garante: 



50 
 

“Clemente y misericordioso es Jehová, lento para la ira y grande en misericordia. 
Bueno es Jehová para con todos, y sus misericordias sobre todas sus obras. ¡Te 
alaben, Jehová, todas tus obras, y tus santos te bendigan! La gloria de tu reino digan 
y hablen de tu poder, para hacer saber a los hijos de los hombres sus poderosos 
hechos y la gloria de la magnificencia de su reino. Tu reino es reino de todos los 
siglos y tu señorío por todas las generaciones. Sostiene Jehová a todos los que caen 
y levanta a todos los oprimidos. Los ojos de todos esperan en ti y tú les das su 
comida a su tiempo. Abres tu mano y colmas de bendición a todo ser viviente. Justo 
es Jehová en todos sus caminos y misericordioso en todas sus obras. Cercano está 
Jehová a todos los que lo invocan, a todos los que lo invocan de veras. Cumplirá el 
deseo de los que lo temen; oirá asimismo el clamor de ellos y los salvará” Salmo 
145:8-19 (RV 1995). 

Pero que Dios se ocupe de todas sus criaturas, 
y que todas ellas obtengan de su brazo 
extendido lo que necesitan no significa que se 
hayan de sentar de brazos cruzados esperando 
que la comida les caiga en la boca. Dios provee 
alimento a todos, y espera que ellos lo tomen.  

“Todos ellos esperan en ti, para que les des su 
comida a su tiempo. Tú les das, ellos recogen; 
abres tu mano, se sacian de bienes” Salmo 
104:27-28. 

Los pájaros revolotean para recoger lo que el 
Señor ha provisto para ellos, pero el hecho de 
que lo busquen no significa que no lo reciban 
directamente de la mano de Dios. Así, el hecho de que el hombre trabaje para su 
sustento no significa que no lo esté recibiendo directamente del Señor. El ser 
humano es tan dependiente del Señor para su pan cotidiano como lo son los 
pájaros para su comida. Excepto por el cuidado providencial de Dios no habría nada 
que recoger, y si no fuera por ese mismo cuidado providencial no habría en el ser 
humano habilidad alguna para encontrarlo y recogerlo. “Cuando hayas comido y te 
hayas saciado, bendecirás al Señor tu Dios por la buena tierra que Él te ha dado. 
Cuídate de no olvidar al Señor tu Dios dejando de guardar sus mandamientos, sus 
ordenanzas y sus estatutos que yo te ordeno hoy; no sea que cuando hayas comido 
y te hayas saciado, y hayas construido buenas casas y habitado en ellas … entonces 
tu corazón se enorgullezca y te olvides del Señor tu Dios … No sea que digas en tu 
corazón: «Mi poder y la fuerza de mi mano me han producido esta riqueza». Mas 
acuérdate del Señor tu Dios, porque Él es el que te da poder para hacer riquezas” 
Deuteronomio 8:10-18. 

Debemos aprender lecciones espirituales a partir de lo material. Dios ha provisto 
toda bendición espiritual necesaria para el hombre, y más de lo que puede 
discernir. “Bendito sea el Dios y Padre de nuestro Señor Jesucristo, que nos ha 



51 
 

bendecido con toda bendición espiritual en los [lugares] celestiales en Cristo” 
Efesios 1:3. Alguien a quien se citaron estas palabras preguntó: ‘Si es así, ¿por qué 
no poseo todas las bendiciones espirituales? ¿Por qué me falta tanto, y por qué 
encuentro tan poca satisfacción en la vida cristiana?’ Esta es la respuesta: ¿Qué 
dirías a alguien que llega a tu casa muy hambriento, y sigue así después que le 
serviste a la mesa lo mejor de tu despensa? ¿Qué dirías si se lamenta en estos 
términos mostrándote las manos vacías?: ‘¡Estoy tan hambriento! ¡Cuánto daría por 
tener algo que comer!’ Responderías que si pasa hambre es por su propia decisión. 
Le has dado abundantemente, todo cuanto tiene que hacer es servirse y comer. El 
hecho de que siga hambriento no demuestra que no le hayas dado todo lo que 
necesita. Lo mismo sucede con los dones de la gracia de Dios. Él te ha dado toda 
bendición espiritual. Si careces de ella es porque no tomas aquello que se te ha 
dado tan generosamente. 

Pero el interlocutor insistió en que esa no era una ilustración apropiada, ya que, dijo: 
‘El pobre puede ver la comida puesta sobre la mesa, pero yo no puedo ver las 
bendiciones de Dios’. Cierto. No podemos verlas, pero podemos estar más seguros 
de ellas que si las pudiéramos ver. Tenemos la seguridad de la palabra de Dios 
respecto a que se nos han dado, y no puede caber duda al respecto. Nuestra vista 
nos engaña a menudo, pero el Señor nunca lo hace. No ponemos “nuestra vista en 
las cosas que se ven, sino en las que no se ven; porque las cosas que se ven son 
temporales, pero las que no se ven son eternas” 2 Corintios 4:18. 

La palabra del Señor crea aquello que antes no existía; por consiguiente, podemos 
tener la seguridad de que todo lo que necesitamos para esta vida tanto como para 
la venidera, se nos ha dado gratuitamente; y que apropiarnos de ello es todo cuanto 
debemos hacer. 

 

  



52 
 

SEXTO DÍA - ¿QUÉ ES EL HOMBRE? 

(ÍNDICE) 

“Cuando veo tus cielos, obra de tus dedos, la luna y las estrellas que tú has 
establecido, digo: ¿Qué es el hombre para que de él te acuerdes, y el hijo del hombre 
para que lo cuides?” Salmo 8:3-4. 

Así habló el salmista, y así debiera sentir quien aprecie debidamente las obras de 
Dios. Es común para el humano tener una elevada opinión sobre sí mismo y sus 
méritos hasta el punto de olvidar su dependencia de Dios. Para el hombre es natural 
sentirse independiente e imaginar que uno se sostiene a sí mismo, pudiendo 
perpetuar su propia existencia. 

Un historiador describió acertadamente la deriva del ser humano, en su comentario 
referido a los antiguos filósofos y su investigación exquisita sobre la naturaleza 
humana: “Su razón a menudo fue guiada por la imaginación; y esta, a su vez, estuvo 
motivada por la vanidad. Al contemplar con complacencia la magnitud de sus 
propios poderes mentales, al poner en acción sus diversas facultades de memoria, 
imaginación y juicio, junto a sus más profundas especulaciones y sus obras más 
importantes; y cuando meditaban en su deseo de fama que los transportaba a las 
edades futuras más allá de las fronteras de la muerte y de la tumba, no se podían 
resignar a identificarse con las bestias del campo ni a suponer que un ser cuya 
dignidad inspiraba en ellos tan sincera admiración se redujera a un puñado de tierra 
y unos pocos años de existencia” Edward Gibbon, “Decline and Fall of the Roman 
Empire” cap. XV, parr. 18. 

No es muy diferente la descripción del apóstol Pablo: “Aunque conocían a Dios no 
le honraron como a Dios ni le dieron gracias, sino que se hicieron vanos en sus 
razonamientos y su necio corazón fue entenebrecido. Profesando ser sabios se 
volvieron necios y cambiaron la gloria del Dios incorruptible por una imagen en 
forma de hombre corruptible, de aves, de cuadrúpedos y de reptiles” Romanos 1:21-
23. Era tal su orgullo y vanidad, que “no tuvieron a bien reconocer a Dios” Romanos 
1:28. 

Quien es verdaderamente sabio tiene una disposición bien diferente. El rey David 
llevó también a cabo ciertas investigaciones sobre la naturaleza humana, aunque 
desde otro punto de vista. Se deseo era saber cómo lo veía Dios: “Ardía mi corazón 
dentro de mí; mientras meditaba se encendió el fuego; entonces dije con mi lengua: 
Señor, hazme saber mi fin, y cuál es la medida de mis días, para que yo sepa cuán 
efímero soy. He aquí, tú has hecho mis días muy breves, y mi existencia es como 
nada delante de ti; ciertamente todo hombre, aun en la plenitud de su vigor, es solo 
un soplo” Salmo 39:3-5. 

Considerando la fosa que las naciones paganas cavaron para sí, y en la que 
finalmente cayeron, y la forma en que se enorgullecían contra Dios, el salmista oró: 
“Pon temor en ellas, oh Señor; aprendan las naciones que no son sino hombres” 



53 
 

Salmo 9:20. Piensa en ello: “¡No son sino hombres!” Las naciones se enorgullecen 
por el hecho de estar formadas por hombres, y se sienten competentes para 
prescindir de Dios; pero la palabra de Dios afirma que son meramente hombres. El 
ser humano no es nada en sí mismo, y sólo puede ser algo porque Dios le da la 
oportunidad y el poder. 

Detengámonos a leer lo que afirma la Escritura sobre el origen del hombre: “Dijo 
Dios: Hagamos al hombre a nuestra imagen, conforme a nuestra semejanza; y 
ejerza dominio sobre los peces del mar, sobre las aves del cielo, sobre los ganados, 
sobre toda la tierra, y sobre todo reptil que se arrastra sobre la tierra. Creó, pues, 
Dios al hombre a imagen suya, a imagen de Dios lo creó; varón y hembra los creó” 
Génesis 1:26-27. “Entonces el Señor Dios formó al hombre del polvo de la tierra, y 
sopló en su nariz el aliento de vida; y fue el hombre un ser viviente” Génesis 2:7. 

Lo mismo que los animales, el hombre fue hecho a 
partir de la tierra. No es más que “polvo y ceniza” 
Génesis 18:27. No se puede jactar en absoluto ni 
siquiera sobre los animales que le fueron sujetos, 
ya que la única razón por la que el hombre se 
diferencia del resto de animales es porque el poder 
de Dios es capaz de hacer del mismo barro un vaso 
para honra y otro para deshonra. La tierra es el 
sustrato del que surge toda criatura animada. “El 
hombre no tiene ventaja sobre los animales, 
porque todo es vanidad. Todos van a un mismo 
lugar. Todos han salido del polvo y todos vuelven al polvo” Eclesiastés 3:19-20. Tras 
la muerte y la descomposición, el polvo del príncipe no se diferencia del polvo del 
pobre, ni siquiera del polvo de su difunto perro. Si finalmente el hombre no 
comparte el destino de los animales pasando al olvido, es sólo porque fue humilde 
y aceptó la sabiduría que viene de Dios, ya que “el hombre en su vanagloria, pero 
sin entendimiento, es como las bestias que perecen” Salmo 49:20. ¿Por qué se 
habría de enorgullecer el hombre mortal? 

El ser humano fue hecho del polvo de la tierra a fin de que recordara que no es nada 
en sí mismo. Pero fue hecho también a imagen de Dios para que supiera las infinitas 
posibilidades puestas ante él: su asociación con el propio Dios; él, que en sí mismo 
no tenía mayor poder que el polvo de la tierra sobre la que camina, pero que sería 
capaz de grandes cosas mediante el poder y la bondad de Dios. Y por extraño que 
parezca, sus capacidades son máximas cuando es sensible a sus debilidades. 
“Cuando soy débil, entonces soy fuerte” 2 Corintios 12:10. 

“Entonces el Señor Dios formó al hombre del polvo de la tierra, y sopló en su nariz 
el aliento de vida; y fue el hombre un ser viviente” Génesis 2:7. Ni siquiera aquí puede 
el hombre pretender superioridad. Los animales del campo respiran el mismo aire 
que él. Es el don de Dios para él y para ellos. El simple hecho de que respire por la 
nariz es una evidencia de su fragilidad. “Dejad de considerar al hombre, cuyo soplo 



54 
 

de vida está en su nariz; pues ¿en qué ha de ser él estimado?” Isaías 2:22. Dios le ha 
dado el soplo de vida, pero ¡qué débil es el control humano sobre ese soplo! “No 
sabéis cómo será vuestra vida mañana. Sólo sois un vapor que aparece por un poco 
de tiempo y luego se desvanece” Santiago 4:14. 

¿Cómo es eso posible, teniendo en cuenta que es Dios quien dio la vida al ser 
humano? —No es porque la vida que Dios da sea cosa de poco valor, sino porque el 
hombre la tiene en tan frágil posesión. La respiración de todo lo que vive está en la 
mano de Dios, y la puede retirar tal como la dio. “Si Él determinara hacerlo así, si 
hiciera volver a sí mismo su espíritu y su aliento, toda carne a una perecería, y el 
hombre volvería al polvo” Job 34:14-15. “Entonces volverá el polvo a la tierra como lo 
que era, y el espíritu volverá a Dios que lo dio” Eclesiastés 12:7. Hasta aquí no hemos 
encontrado nada de lo que el hombre pueda jactarse. 

Qué natural es para las personas en situaciones extremas acudir a otros, o a otro 
poder humano en busca de ayuda. Pero no hay hombre sobre la tierra que tenga 
poder para obrar un cambio en su propia condición física. No puede cambiar el 
color de su cabello ni añadir un centímetro a su estatura. “…Los que confían en sus 
bienes y se jactan de la abundancia de sus riquezas … Nadie puede en manera 
alguna redimir a su hermano ni dar a Dios rescate por él” Salmo 49:6-7. Por 
consiguiente, tenemos la exhortación: “No confiéis en príncipes ni en hijo de 
hombre en quien no hay salvación. Su espíritu exhala, él vuelve a la tierra; en ese 
mismo día perecen sus pensamientos” Salmo 146:3-4. ¿En quién confiaremos? 
“Bienaventurado aquel cuya ayuda es el Dios de Jacob, cuya esperanza está en el 
Señor su Dios, que hizo los cielos y la tierra, el mar y todo lo que en ellos hay; que 
guarda la verdad para siempre” Salmo 146:5-6. 

No hay vida que no proceda de Dios. “En ti está la fuente de la vida” Salmo 36:9. Pero 
la vida es justicia: “Porque la mente puesta en la carne es muerte, pero la mente 
puesta en el Espíritu es vida y paz” Romanos 8:6. El pecado es muerte, y procede de 
Satanás; y el Hijo de Dios apareció para destruir las obras del diablo. El pecado será 
erradicado finalmente del universo, e inevitablemente lo serán también aquellos 
cuyas vidas sigan siendo pecado. Si se aferran a sus vidas pecaminosas habrán de 
ser destruidos con el pecado. Cristo es la justicia de Dios, ya que sólo Dios es 
bueno, y en Cristo habita toda la plenitud de Dios. En consecuencia, solamente 
quienes tienen a Cristo pueden tener esperanza de vida en el más allá. De hecho, la 
vida presente no es realmente vida. “El testimonio es este: que Dios nos ha dado 
vida eterna, y esta vida está en su Hijo. El que tiene al Hijo tiene la vida, y el que no 
tiene al Hijo de Dios, no tiene la vida” 1 Juan 5:11-12. No sólo eso: “El que se niega a 
creer en el Hijo no verá la vida” Juan 3:36 (RV 1995). 

Ciertamente va a tener lugar la resurrección de los muertos, tanto de justos como 
de injustos; pero sólo los primeros serán resucitados para vida. Los obradores de 
maldad saldrán de sus sepulcros para resurrección de condenación (Juan 5:28-29). 
Al resucitar “sufrirán el castigo de eterna destrucción, excluidos de la presencia del 



55 
 

Señor y de la gloria de su poder” 2 Tesalonicenses 1:9. Puesto que carecen de justicia 
—que es vida—, nada hay que permita la continuación de su existencia. 

Lo anterior tiene por fin enseñar al ser humano que sólo en Dios hay esperanza, que 
Dios es supremo y que sólo a él pertenece el poder. No solamente el individuo, sino 
“todas las naciones ante Él son como nada, menos que nada e insignificantes son 
consideradas por Él” Isaías 40:17. Si bien lo anterior debiera despertar humildad en 
cada uno, no obstante, de forma alguna debiera desanimarlo. Al contrario: es para 
animarnos, dado que Dios hizo el universo a partir de nada, y de igual forma puede 
tomar al ser humano que pone en él su confianza, y hacer de él como Dios desea. 
“Para que nadie se jacte delante de Dios. Mas por obra suya estáis vosotros en 
Cristo Jesús, el cual se hizo para nosotros sabiduría de Dios, y justificación, y 
santificación, y redención; para que, tal como está escrito: el que se gloría, que se 
gloríe en el Señor” 1 Corintios 1:29-31. El hombre no debiera avergonzarse por su 
humilde origen, dado que mediante Cristo puede alcanzarlo todo. 

A partir de la fragilidad del ser humano podemos aprender todavía otra lección 
animadora que muestra cómo sólo en la humildad se encuentra la genuina 
exaltación. Puesto que todas las cosas proceden de Dios, el hombre sólo puede 
alcanzar su condición más elevada cuando reconoce de buen grado que no es 
nada, y se rinde al amoroso poder de Dios. El capítulo 40 de Isaías contiene el 
mensaje que ha de preparar a un pueblo para la venida del Señor en gloria. Es un 
mensaje de ánimo, puesto que señala el poder de Dios. Este es el mensaje: 

“Consolad, consolad a mi pueblo —dice vuestro Dios. Hablad al corazón de 
Jerusalén y decidle a voces que su lucha ha terminado, que su iniquidad ha sido 
quitada, que ha recibido de la mano del Señor el doble por todos sus pecados. Una 
voz clama: Preparad en el desierto camino al Señor; allanad en la soledad calzada 
para nuestro Dios. Todo valle sea elevado, y bajado todo monte y collado; vuélvase 
llano el terreno escabroso, y lo abrupto, ancho valle. Entonces será revelada la 
gloria del Señor, y toda carne a una la verá, pues la boca del Señor ha hablado. Una 
voz dijo: Clama. Entonces él respondió: ¿Qué he de clamar? Toda carne es hierba, 
y todo su esplendor es como flor del campo. Sécase la hierba, marchítase la flor 
cuando el aliento del Señor sopla sobre ella; en verdad el pueblo es hierba. Sécase 
la hierba, marchítase la flor, mas la palabra del Dios nuestro permanece para 
siempre” Isaías 40:1-8. 

Lo que preparará al ser humano para la gloriosa aparición de nuestro Señor y 
Salvador Jesucristo cuando venga a recompensar a cada uno según sus obras, es 
la aceptación plena del mensaje consistente en que el hombre es nada, y que Dios 
lo es todo. Suyo es todo el poder, y su palabra obra poderosamente en todo aquel 
que cree. Las obras que van a resistir la prueba del juicio son las que se efectuaron 
en Dios. “Toda carne es hierba”, pero hemos visto cómo el poder de Dios se muestra 
de forma prodigiosa en la hierba. Fue la palabra de Dios la que dijo: “Produzca la 
tierra vegetación: hierbas que den semilla…” Génesis 1:11, y esa es la palabra que 
vive y permanece para siempre, y que se nos predica en el evangelio. Hemos visto 



56 
 

que el poder de esa palabra hace que el diminuto brote de hierba se abra camino 
hasta llegar a la superficie y a la luz, a pesar de que en su crecimiento se 
interpongan pesados terrones endurecidos. En esa frágil hoja diminuta se exhibe el 
poder infinito. De igual forma obra su poderosa palabra en aquellos que la creen de 
todo corazón. Quien reconoce no ser nada en sí mismo —tan frágil e insignificante 
como el brote de hierba—, será fortalecido para realizar hechos prodigiosos, y 
emergerá entre pesados terrones hasta alcanzar la luz del Sol de la presencia de 
Dios. 

 

  



57 
 

SÉPTIMO DÍA - REPOSAR CON EL SEÑOR 

(ÍNDICE) 

“Así fueron acabados los cielos y la tierra y todas sus huestes. Y en el séptimo día 
completó Dios la obra que había hecho, y reposó en el día séptimo de toda la obra 
que había hecho. Y bendijo Dios el séptimo día y lo santificó, porque en él reposó 
de toda la obra que Él había creado y hecho” Génesis 2:1-3. 

“Acuérdate del sábado para santificarlo. Seis días trabajarás y harás toda tu obra, 
pero el séptimo día es de reposo para Jehová, tu Dios; no hagas en él obra alguna, 
tú, ni tu hijo, ni tu hija, ni tu siervo, ni tu criada, ni tu bestia, ni el extranjero que está 
dentro de tus puertas, porque en seis días hizo Jehová los cielos y la tierra, el mar, y 
todas las cosas que en ellos hay, y reposó en el séptimo día; por tanto, Jehová 
bendijo el sábado y lo santificó” Éxodo 20:8-11 (RV 1995). 

Ese es el gran resumen de la creación, junto al relato de su celebración. Bastó un 
ordinal para designar cada uno de los seis días de la creación, pero al día que 
celebra la creación completa se lo honró con un nombre. El nombre del séptimo día 
es “Sábado”. Eso sirve a un doble propósito. Al dar un nombre al séptimo día se lo 
distingue del resto, y al numerar los precedentes sin darles nombre se enfatiza el 
hecho de que el sábado es un día de recurrencia fija y definida. Pero el propio texto 
especifica cuál es ese día llamado sábado, y lo hace en uno de los seguros 
mandamientos de Dios que están “afirmados eternamente y para siempre” Salmo 
111:8 (RV 1995). Nuestro propósito aquí es llamar la atención a las lecciones 
espirituales que hemos de aprender a partir de la dádiva del sábado al hombre. 

Como sabemos bien, Cristo es el gran Creador. Él es la sabiduría de Dios y el poder 
de Dios. “Porque en Él fueron creadas todas las cosas, tanto en los cielos como en 
la tierra, visibles e invisibles; ya sean tronos o dominios o poderes o autoridades; 
todo ha sido creado por medio de Él y para Él. Y Él es antes de todas las cosas, y en 
Él todas las cosas permanecen” Colosenses 1:16-17. “Todas las cosas fueron hechas 
por medio de Él, y sin Él nada de lo que ha sido hecho, fue hecho” Juan 1:3. Que Dios 
hizo los cielos y la tierra en seis días, significa ‘Dios en Cristo’, ya que Cristo es la 
única manifestación de Dios que el ser humano conoce. Por lo tanto, sabemos que 
tuvo que ser también Cristo quien reposó el séptimo día una vez completada la obra 
de la creación, y que fue Cristo quien bendijo el séptimo día y lo santificó. 
Consecuentemente, el sábado es de la forma más enfática el “día del Señor”. 

¿Por qué causa se hizo el sábado? “El sábado fue hecho por causa del hombre” 
Marcos 2:27 (RV 1995). No fue hecho contra el hombre, sino a su favor. No es un día 
arbitrario que se le impuso al hombre, algo que el hombre está obligado a guardar 
simplemente porque Dios lo ordena, sino algo provisto en su beneficio. Es una 
bendición que Dios otorga al ser humano. Forma parte de “todas las cosas que 
pertenecen a la vida y a la piedad”. Es una de las cosas que “nos han sido dadas por 
su divino poder” 2 Pedro 1:3 (RV 1995). 



58 
 

¿Por qué se dio el sábado? El Señor responde así mediante su profeta: “Santificad 
mis sábados, y sean por señal entre mí y vosotros, para que sepáis que yo soy 
Jehová, vuestro Dios” Ezequiel 20:20 (RV 1995). Observa: es una señal mediante la 
cual las personas han de conocer a Dios. No tiene cabida la suposición de que el 
sábado tuviera el propósito de distinguir a los judíos del resto de los pueblos. Fue 
hecho antes de que existieran los judíos. Fue hecho para que se pudiera conocer a 
Dios; y eso que serviría para permitirles conocer a Dios, serviría para idéntico 
propósito a todas las naciones. Se le dio a Adán en el principio con el mismo 
propósito: que pudiera conocer y recordar a Dios. 

¿Cómo sería el sábado una señal para que el ser humano conociera a Dios? 
Encontramos la respuesta en la epístola a los Romanos: “Lo que se conoce acerca 
de Dios es evidente dentro de ellos, pues Dios se lo hizo evidente. Porque desde la 
creación del mundo, sus atributos invisibles, su eterno poder y divinidad, se han 
visto con toda claridad, siendo entendidos por medio de lo creado, de manera que 
no tienen excusa” Romanos 1:19-20. Bastará recordar algunos de los temas 
abordados anteriormente para comprender cómo se conoce a Dios por sus obras. 

Sigue en pie la cuestión: ¿Cómo logra el sábado que conozcamos al verdadero 
Dios? Nos hemos referido al eterno poder y divinidad del Creador demostrados en 
las obras de su creación, y al sábado como al gran recordatorio de la creación. El 
Señor reposó el séptimo día tras seis días de creación, y bendijo y santificó el día 
séptimo por la razón de que en él reposó de todas sus obras. Leemos: “Grandes son 
las obras de Jehová, buscadas de todos los que las quieren. Gloria y hermosura es 
su obra, y su justicia permanece para siempre. Ha hecho memorables sus 
maravillas. Clemente y misericordioso es Jehová” Salmo 111:2-4 (RV 1995). 

DIOS es lo único que el hombre realmente necesita aprender y conocer en esta 
vida. El poeta, Alexander Pope, en su ensayo “An Essay on Man” puede decirnos que 
el estudio adecuado de la humanidad es el hombre; pero el Señor nos dice que el 
estudio adecuado de la humanidad es Dios. “Dice el Señor: No se gloríe el sabio de 
su sabiduría, ni se gloríe el poderoso de su poder, ni el rico se gloríe de su riqueza; 
mas el que se gloríe, gloríese de esto: de que me entiende y me conoce, pues yo soy 
el Señor que hago misericordia, derecho y justicia en la tierra, porque en estas 
cosas me complazco —declara el Señor” Jeremías 9:23-24. Conociéndolo a él 
poseemos el más valioso de los conocimientos, puesto que él es la verdad y toda la 
verdad. Jesucristo es la sabiduría de Dios, y en él “están escondidos todos los 
tesoros de la sabiduría y del conocimiento” Colosenses 2:3. 

El sábado tiene el propósito de fijar en la mente el poder creador de Dios, que es su 
característica distintiva. Pero el poder creador es el poder del evangelio; por 
consiguiente, al rememorar la creación, el sábado rememora igualmente la 
redención. Cristo es el Redentor debido a que todas las cosas fueron creadas en él. 
Cristo concede al ser humano la gracia de Dios mediante su poder creador. El poder 
que salva al hombre es el poder que creó los cielos y la tierra. En consecuencia, 
cuando el salmista afirma que el Señor hizo un memorial para sus obras 



59 
 

maravillosas, añade inmediatamente: “Clemente y misericordioso es Jehová”. La 
gracia del Padre se revela en Cristo. “El Verbo se hizo carne, y habitó entre nosotros, 
y vimos su gloria, gloria como del unigénito del Padre, lleno de gracia y de verdad” 
Juan 1:14. Imparte su gracia “para la ayuda oportuna” Hebreos 4:16, mediante el 
mismo poder excelso y misterioso por el que creó la tierra, el mismo poder por el 
que los rayos del sol significan vida para las plantas de la tierra. 

Observa que hay una relación inseparable entre Cristo y el sábado. Todas las cosas 
fueron creadas mediante Cristo, y todas ellas subsisten en él. Pero las obras de Dios 
revelan su eterno poder y Deidad, y Cristo es el poder de Dios, habitando en él toda 
la plenitud de la divinidad corporalmente. Por consiguiente, las obras de la creación 
muestran el poder y divinidad del Señor Jesucristo. El sábado es el gran memorial 
de las maravillosas obras de Dios en Cristo; por lo tanto, es la gran señal de la 
divinidad de Cristo. Guardar el sábado tal como Dios lo estableció en la creación es 
reconocer la divinidad de Cristo, y es recibir el beneficio que deriva de su divinidad. 

Así lo indican las palabras de Cristo a los fariseos, quienes lo acusaron falsamente 
a él y a sus discípulos de quebrantar el sábado por el hecho de haber satisfecho su 
hambre en sábado, y por haber sanado a un enfermo en ese día. Dijo: “El Hijo del 
hombre es Señor del sábado” Mateo 12:8 (RV 1995). Que Cristo sea el Señor del 
sábado no es un asunto menor. Ser el Señor del sábado significa que él es el 
Creador de los cielos y la tierra, que es el Señor de todo. 

Hay una bendición especial ligada al sábado. Cierto, muchos que profesan guardar 
el sábado no reciben esa bendición; pero es así porque realmente la desconocen. 
La Escritura afirma que el Señor bendijo el día de sábado y lo santificó. Bendijo el 
día. No hay en la semana día alguno en el que el ser humano no pueda recibir la 
bendición del Señor. De hecho, ambos, buenos y malos son los destinatarios de las 
bendiciones del Señor diariamente. Ciertamente quienes buscan al Señor 
encontrarán bendiciones especiales en todo momento, ya que el Señor está 
siempre cercano, y está pronto a bendecir. Pero hay una bendición que acompaña 
al día de sábado, que en ninguna otra parte se la puede encontrar. Es la bendición 
del sábado. Dios ha puesto su bendición sobre el sábado, y esa bendición del 
sábado sólo se la encuentra en el sábado. No es posible encontrar algo allí donde 
no está. La bendición del sábado no se puso en ningún día, excepto en el séptimo; 
por consiguiente, no se la puede encontrar en ningún otro día distinto al sábado. 

¿Cuál es el propósito de esa bendición? El mismo que el de toda bendición del 
Señor: “Para vosotros en primer lugar, Dios, habiendo resucitado a su Siervo, le ha 
enviado para que os bendiga, a fin de apartar a cada uno de vosotros de vuestras 
iniquidades” Hechos 3:26. Dios bendice a los seres humanos, no porque sean 
buenos, sino a fin de que lleguen a serlo. Todas sus bendiciones tienen el propósito 
de apartarlos del pecado trayéndolos a sí. Si los seres humanos conocen ya al 
Señor, las bendiciones que les otorga tienen el propósito de atraerlos aún más 
cerca de él. Tal es el caso con el sábado. Es para llevar a los hombres a Dios, al 
recordarles su bondad y su poder lleno de gracia. El poder de la creación es el poder 



60 
 

de Cristo. Dios ha dispuesto que Cristo sea “para nosotros sabiduría de Dios, y 
justificación, y santificación, y redención” 1 Corintios 1:30. El poder por el que él nos 
da esos dones es el poder por el que creó los mundos. Así, vemos un significado 
más profundo en las palabras del Señor: “Les di también mis sábados para que 
fueran por señal entre yo y ellos, para que supieran que yo soy Jehová que los 
santifico” Ezequiel 20:12 (RV 1995). La bendición del sábado es la bendición de la 
santificación. Siendo el sábado un memorial de la creación de Dios, nos da a 
conocer el poder de Dios para hacernos nuevas criaturas en Cristo. 

La palabra “sábado” significa reposo. Sábado (sabat) es la palabra hebrea no 
traducida [sino trasliterada] que se traduce reposo. Así, cuando leemos en el texto 
hebreo: “El séptimo día es el sábado para el Señor tu Dios”, equivale a: “El séptimo 
día es el reposo para el Señor tu Dios”. Eso será evidente al recordar la declaración: 
“Dios … reposó en el día séptimo de toda la obra que había hecho” Génesis 2:2. 

Es necesario recordar que se nos llama a guardar el sábado del Señor. En nuestros 
días oímos frecuentemente expresiones como “el sábado judío”, “el sábado 
continental”, “el sábado puritano”, “el sábado americano”, “el sábado cristiano”, 
etc.; pero el único sábado del que la Biblia habla textualmente, es “el sábado del 
Señor tu Dios” Éxodo 20:10 (KJV). “En verdad vosotros guardaréis mis sábados” Éxodo 
31:13 (RV 1995). El Señor se refiere al sábado en estos términos: “Mi día santo” Isaías 
58:13. Por consiguiente, es el reposo del Señor el que se nos llama a guardar. No se 
trata de abstenernos simplemente de nuestra propia obra en el día en que el Señor 
reposó, sino de guardar su reposo. ¿Qué significa? Examinémoslo. 

El Salvador nos dice que “Dios es Espíritu” Juan 4:24. No es uno entre muchos 
espíritus, sino qué él es el Espíritu. Es un Ser espiritual, no material. ¿Significa eso 
que es solamente una sombra? —No, ciertamente. Lo único que es perdurable es 
lo espiritual. Dios es sustancia, pues leemos que Cristo es “la imagen misma de su 
sustancia” Hebreos 1:3 (RV 1995). Solemos albergar la idea equivocada de que lo 
espiritual no es real, pero “si hay un cuerpo natural, hay también un cuerpo 
espiritual” 1 Corintios 15:44. El cuerpo de Cristo tras haber resucitado —el cuerpo 
con el que ascendió al cielo— era ciertamente un cuerpo espiritual; no obstante, 
era real y tangible. No podemos explicar qué es un cuerpo espiritual, pero sabemos 
que es infinitamente superior y más perfecto que nuestros cuerpos físicos. No está 
sujeto a las limitaciones propias de los cuerpos naturales como los conocemos. 

Dios es Espíritu, por consiguiente, el reposo que guardó tras la creación fue un 
reposo espiritual. No hubo tal cosa como cansancio en la creación de la tierra. “El 
Dios eterno, el Señor, el creador de los confines de la tierra no se fatiga ni se cansa” 
Isaías 40:28. La creación no fue una obra física, fue totalmente espiritual. Dios habló, 
y existió. Y su palabra es espíritu. Por consiguiente, guardar el reposo del sábado 
significa disfrutar de un reposo espiritual. El sábado no tiene por propósito el mero 
reposo físico, sino el espiritual. Tiene un significado más profundo que el que 
comúnmente se le atribuye. Cierto, se nos amonesta a abstenernos de nuestras 
labores cotidianas en ese día, pero el cese en la actividad física en el día de sábado 



61 
 

es en realidad un emblema del reposo espiritual que Dios da a quienes lo aceptan 
como al Creador de todas las cosas. Sin reposo espiritual no hay verdadera 
observancia del sábado. El Señor declara en Isaías 58:13-14 que aquel que aparta su 
pie para no hacer lo que le plazca en el sábado, llamándolo delicia, día santo del 
Señor y honorable, se deleitará en el Señor. Uno puede abstenerse de trabajar en el 
séptimo día tan escrupulosamente como los fariseos. No obstante, si no conoce y 
no se deleita en el Señor Jesucristo, no está guardando el sábado del Señor. El único 
reposo del sábado se encuentra en Cristo. 

No se debe olvidar que el sábado le fue dado al hombre en el Edén antes que el 
pecado entrara en el mundo. A Adán se le había asignado una tarea física, pero que 
no era extenuante. El trabajo no es parte de la maldición, pero sí lo es el cansancio 
resultante del trabajo. Fue solamente tras la caída, cuando se le dijo a Adán: “Por 
cuanto has escuchado la voz de tu mujer y has comido del árbol del cual te ordené, 
diciendo: «No comerás de él», maldita será la tierra por tu causa; con trabajo 
comerás de ella todos los días de tu vida. Espinos y abrojos te producirá, y comerás 
de las plantas del campo. Con el sudor de tu rostro comerás el pan hasta que 
vuelvas a la tierra, porque de ella fuiste tomado; pues polvo eres y al polvo volverás” 
Génesis 3:17-19. Eso se le dijo porque había pecado. Si hubiera permanecido leal a 
Dios, la tierra habría producido generosamente sólo lo que es bueno, y trabajarla 
habría sido un placer. No obstante, se habría guardado el sábado: no como un 
descanso para el cuerpo fatigado —pues nunca se daría el cansancio—, sino como 
un tiempo de deliciosa comunión con Dios. 

Podemos aprender aquí una lección práctica en relación con la legislación 
sabática. Si el sábado se hubiera dado solamente con el propósito de proveer 
reposo físico para que el hombre pudiera remprender el trabajo con nuevo 
entusiasmo la siguiente semana en procura de riqueza, habría alguna base para que 
un gobierno legislara sobre el reposo sabático. Pero teniendo presente que el 
reposo del sábado es un reposo espiritual, para todos debiera ser evidente la 
inconsistencia de obligar a alguien a que guarde el sábado. Lo espiritual pertenece 
al Espíritu de Dios. Puesto que el reposo del sábado es de carácter espiritual, es el 
tipo de reposo que sólo el Espíritu de Dios puede dar. Y ciertamente el Espíritu de 
Dios no está sujeto a legislación parlamentaria o a decretos judiciales. Incluso si el 
séptimo día de la semana (el sábado que el Señor bendijo y santificó, el día que 
sigue al viernes) fuera el día cuya observancia se intentara imponer por ley, el 
resultado sería el mismo. Dios no emplea la coacción, y no ha autorizado a ningún 
hombre ni a ninguna organización humana para que la ejerza en su lugar. El sábado 
es para el hombre. Es la gran bendición que Dios ha otorgado al hombre. Es lo que 
le muestra el poder por el que puede ser salvo. Por consiguiente, obligar a alguien a 
que guarde el sábado sería equivalente a obligarlo a ser salvo. Cristo declara que a 
todos atraerá a sí mismo (Juan 12:32), pero jamás los coacciona. Él es el Buen Pastor, 
y como tal va delante de sus ovejas y las guía con su voz, no con un garrote. 



62 
 

Está claro que el objeto del día de sábado no es la mera recuperación corporal, y 
que evitar solamente el trabajo físico no constituye de forma alguna la esencia de 
la observancia del sábado. No obstante, en el séptimo día se prescribe la cesación 
completa de nuestro propio trabajo del tipo que sea. No solamente para darnos la 
oportunidad de contemplar las obras de Dios sin interrupción, sino para grabar una 
lección muy necesaria de confianza en Dios. Cuando cesamos en nuestras labores 
mediante las cuales ganamos el sustento, se nos recuerda el hecho de que Dios es 
quien nos provee no sólo las bendiciones espirituales, sino también todas nuestras 
necesidades temporales. 

De esa forma reconocemos que, si bien en obediencia a su mandamiento 
trabajamos los seis días para ganar nuestro pan cotidiano, somos tan dependientes 
de Dios como si no hubiéramos trabajado en absoluto. 

Por consiguiente, la comprensión adecuada del sábado y de su propósito debiera 
despejar por siempre la duda que frecuentemente se suscita en las mentes de 
quienes están convencidos de que debieran obedecer a Dios observando el 
sábado. Esta es la cuestión: ‘Si guardo el sábado, ¿cómo me voy a ganar la vida? Sin 
duda perderé mi puesto de trabajo, y dado que comparativamente tan poca gente 
guarda ese día, que es el día laboral principal de la semana, no podré encontrar 
trabajo. ¿Qué puedo hacer?’ Afirmo que aquel que conoce la naturaleza y propósito 
del sábado nunca se planteará una cuestión como esa, pues sabe que el propio 
sábado da la respuesta. La idea esencial al guardar el sábado es la perfecta 
confianza en Dios, cuyo poder creó el universo de la nada, que lo sustenta desde 
entonces, y cuyo amor hacia sus criaturas corre paralelo con su poder para 
procurarles el bien. 

Quedará igualmente resuelta la cuestión —o más bien evitará que se suscite—, de 
si alguien debiera en una situación extrema cosechar en sábado, por ejemplo, 
cuando hacer tal cosa pareciera ser la única forma de asegurar la recolecta. Quien 
comprenda el significado del sábado sabrá que sólo Dios puede hacer que el cereal 
madure, sabrá que él es absolutamente capaz de protegerlo, o bien de hacer amplia 
provisión de otro modo si es que resultara malogrado. Ahora bien, todos 
comprenderán que la perfecta observancia del sábado es compatible con prestar 
cuidado a todas las necesidades de los afligidos, ya que el propio sábado nos 
recuerda que Dios es “clemente y compasivo” Salmo 111:4. 

“Por tanto, temamos, no sea que permaneciendo aún la promesa de entrar en su 
reposo, alguno de vosotros parezca no haberlo alcanzado. Porque en verdad a 
nosotros se nos ha anunciado la buena nueva, como también a ellos; pero la 
palabra que ellos oyeron no les aprovechó por no ir acompañada por la fe en los que 
la oyeron. Porque los que hemos creído entramos en ese reposo, tal como Él ha 
dicho: Como juré en mi ira: «No entrarán en mi reposo», aunque las obras de Él 
estaban acabadas desde la fundación del mundo. Porque así ha dicho en cierto 
lugar acerca del séptimo día: «Y Dios reposó en el séptimo día de todas sus obras»; 
y otra vez en este pasaje: «No entrarán en mi reposo». Por tanto, puesto que todavía 



63 
 

falta que algunos entren en él, y aquellos a quienes antes se les anunció la buena 
nueva no entraron por causa de su desobediencia, Dios otra vez fija un día: Hoy. 
Diciendo por medio de David después de mucho tiempo, como se ha dicho antes: 
«Si oís hoy su voz no endurezcáis vuestros corazones». Porque si Josué les hubiera 
dado reposo, Dios no habría hablado de otro día después de ese. Queda, por tanto, 
un reposo sabático [original: sabatismos] para el pueblo de Dios. Pues el que ha 
entrado a su reposo, él mismo ha reposado de sus obras, como Dios reposó de las 
suyas” Hebreos 4:1-10 (traducción revisada). 

Es evidente que el reposo referido aquí es el reposo que aguarda al pueblo de Dios 
en el reino eterno de nuestro Señor y Salvador Jesucristo. Es el reposo en la tierra 
renovada que los antiguos judíos no alcanzaron debido a su incredulidad. Lo que 
recibieron en la tierra de Canaán fue sólo una sombra del auténtico reposo que Dios 
les prometió. El mismo evangelio del reino que se nos predica a nosotros, se les 
predicó primeramente a ellos. Pero ¿qué tiene que ver el séptimo día con ese reposo 
eterno en el reino de Dios? Analicémoslo. 

Como ya hemos visto, el sábado es el memorial recordatorio de la creación. Pero 
no olvidemos que el sábado fue dado en aquel tiempo en que “vio Dios todo lo que 
había hecho, y he aquí que era bueno en gran manera” Génesis 1:31. Por 
consiguiente, el sábado conmemora una creación perfecta. Nos recuerda que la 
tierra no siempre estuvo en la condición en que la vemos ahora. Por consiguiente, 
dado que la palabra de Dios no puede fallar, y que todo propósito suyo será 
finalmente cumplido, con igual seguridad de que el sábado nos recuerda una 
creación perfecta y completa para la morada del hombre, nos asegura que la tierra 
va a ser renovada y preparada como habitación para quienes hayan sido preparados 
para la herencia de los santos en luz. 

“Avergonzados y aun humillados serán todos ellos; los fabricantes de ídolos a una 
se irán humillados. Israel ha sido salvado por el Señor con salvación eterna; no 
seréis avergonzados ni humillados por toda la eternidad. Porque así dice el Señor 
que creó los cielos (Él es el Dios que formó la tierra y la hizo, Él la estableció y no la 
hizo un lugar desolado, sino que la formó para ser habitada): Yo soy el Señor y no 
hay ningún otro” Isaías 45:16-18. 

Dios hizo la tierra y puso al hombre en ella. El hombre era perfecto cuando fue 
creado; por lo tanto, el propósito de Dios era poblar la tierra por una raza de seres 
perfectos. Les dio el sábado para que recordaran a su Creador y retuvieran así su 
perfección. No se trataba simplemente de perfección física, sino también 
espiritual. En la perfección de su carácter, el ser humano fue hecho a imagen de 
Dios. Debía observar el sábado como recordatorio de la perfección espiritual que 
había recibido de Dios, y que sólo mediante Dios podría preservar. Es a esa 
condición perfecta a la que el Señor va a restaurar la tierra, y mediante el evangelio 
está perfeccionando a un pueblo para que habite esa tierra restaurada. Aunque el 
hombre cayó y la tierra se contaminó, el sábado aún perdura como un fragmento 
del Edén, siendo tanto un recordatorio para el hombre de lo que Dios dispuso en el 



64 
 

principio, como un medio para elevarlo hasta alcanzar esa elevada posición, de 
forma que pueda disfrutar la tierra una vez restaurada. 

Por consiguiente, ese reposo que todavía está pendiente es la tierra renovada y el 
Edén restaurado. “Las obras de Él estaban acabadas desde la fundación del 
mundo” Hebreos 4:3. Es decir: tan pronto como la tierra fue creada, hubo reposo 
para el hombre. Al ser humano se le asignó una tarea, pero no era una labor 
agotadora. Esta es una traducción estrictamente literal de Génesis 2:15 (YLT): 
“Jehová Dios tomó al hombre, y le hizo reposar en el jardín de Edén para que lo 
sirviera y cuidara”. Dios dio al hombre reposo en aquella tierra que estaba lista para 
su disfrute. Así lo demuestran las palabras: “En el séptimo día completó Dios la 
obra que había hecho, y reposó en el día séptimo de toda la obra que había hecho” 
Génesis 2:2. Por lo tanto, al hombre se le dio el sábado como señal de que iba a 
reposar con el Señor por toda la eternidad. Es decir: iba a disfrutar de reposo 
espiritual, de perfecta ausencia de todo pecado. 

Durante seis días Dios había estado pronunciando las palabras que trajeron la tierra 
a su condición perfecta. Entonces reposó: ceso de hablar. Y su palabra que había 
pronunciado, la palabra que vive y permanece para siempre, continuó sustentando 
aquella creación. Por consiguiente, Dios reposó en su palabra. Podía reposar de su 
obra creadora en la perfecta confianza de que su palabra sostendría el universo. Por 
consiguiente, cuando guardamos el sábado del Señor estamos apropiándonos del 
reposo provisto al apoyarnos confiadamente en las promesas de Dios. 

Es así como “los que hemos creído entramos en ese reposo”, “pues el que ha 
entrado a su reposo, él mismo ha reposado de sus obras como Dios reposó de las 
suyas” Hebreos 4:3 y 10. Antes de que el hombre acepte plenamente la simple 
palabra del Señor, todo proviene del yo. Las obras de la carne son solamente 
pecado, e incluso aunque los seres humanos profesen servir a Dios y tengan 
ferviente deseo de obrar el bien, sus propias obras en procura de ello son fracasos. 
“Como trapo de inmundicia [son] todas nuestras obras justas” Isaías 64:6. Pero 
cuando comprendemos el poder de la palabra de Dios y conocemos que él es capaz 
de elevar a quienes confían en él, cesamos en nuestras propias obras y permitimos 
que Dios obre en nosotros tanto el querer como el hacer según su buena voluntad 
(Filipenses 2:13). Entonces todas nuestras obras son hechas en Dios, y son rectas. 
Eso es verdadero reposo. El reposo que viene al reconocer que la salvación no 
proviene de nosotros mismos, sino de la palabra que hizo los cielos y la tierra, y de 
saber que esa es la palabra que los sostiene, ese es el reposo que nos trae el sábado 
cuando lo guardamos tal como el Señor ha dispuesto. 

Observa: hemos de recordar el día de sábado para santificarlo. Es santo, y así 
hemos de guardarlo. No lo convertimos en santo. Eso sería imposible. Sólo Dios 
puede hacerlo. Ninguna acción nuestra puede aumentar o disminuir la santidad del 
sábado. Y de ninguna forma podemos hacernos santos —santificarnos— a fin de 
poder guardarlo apropiadamente. Eso está fuera de nuestro alcance. Pero el mismo 
poder que santificó el día del sábado nos santificará a nosotros. Ese poder es el 



65 
 

poder que creó el universo. El poder por el que hemos de ser santificados es poder 
creador, y Cristo es el Creador, “el cual se hizo para nosotros sabiduría de Dios, y 
justificación, y santificación, y redención” 1 Corintios 1:30. Dios nos ha dado el 
sábado —el memorial de su poder creador— para que sepamos que es él quien nos 
santifica Éxodo 31:13. 

Ese es el reposo que Cristo da a todos los que acuden a él. Dice: “Venid a mí todos 
los que estáis cansados y cargados, y yo os haré descansar. Tomad mi yugo sobre 
vosotros y aprended de mí, que soy manso y humilde de corazón, y hallareis 
descanso para vuestras almas” Mateo 11:28-29. Hemos de ir a él y reposar en su 
palabra, que es la que sostiene el universo. Eso es lo que el sábado significa. 
Conmemora la creación, pero la redención es simplemente el poder que creó todas 
las cosas, obrando para restaurarlas. Por consiguiente, el sábado representa la 
expresión más plena del evangelio. 

Hemos visto que el sábado se dio en el Edén, y que forma parte de ese reposo en el 
que entró el Señor. Cuando se lo guarda en espíritu y en verdad resulta ser un 
fragmento del Edén preservado en nuestro favor, a pesar de todos los cambios 
acaecidos tras la maldición. “Dios, el que formó la tierra, el que la hizo y la 
compuso” “no la creó en vano, sino para que fuera habitada” (Isaías 45:18, RV 1995), 
habitada por el mismo tipo de humanidad que puso en ella al principio. Por 
consiguiente, eso es lo que finalmente sucederá. Así, el sábado no es solamente 
una parte del Edén original que se ha preservado en nuestro beneficio, sino que se 
identifica con el reposo del que disfrutarán los santos de Dios eternamente. El cielo 
comienza ciertamente en la tierra para quienes aceptan plenamente al Salvador, 
para quienes se entregan a él sin reserva. El sábado, ese fragmento del paraíso, 
puentea el abismo entre el Edén perdido y el Edén restaurado, siendo el memorial 
del primero y la prenda o garantía del segundo. 

¿No es entonces el sábado verdaderamente una delicia? ¿Podrá alguien que 
comprenda lo que significa el sábado considerarlo de otra manera que no sea una 
bendición? El hombre de Dios nos dejó un “Cántico para el sábado”, como se lee en 
el encabezamiento del Salmo 92 en el texto hebreo: “Bueno es alabarte, Jehová, y 
cantar salmos a tu nombre, oh Altísimo; anunciar por la mañana tu misericordia y 
tu fidelidad cada noche, con el decacordio y el salterio, en tono suave, con el arpa. 
Por cuanto me has alegrado, Jehová, con tus obras; en las obras de tus manos me 
gozo” Salmo 92:1-4. Hemos de ser fuertes en el Señor y en el poder de su fortaleza. 
Hemos de ser “más que vencedores por medio de aquel que nos amó” Romanos 
8:37. Por lo tanto, cuando nos vemos asediados por la tentación, todo cuanto 
hemos de hacer es recapacitar en el poder de Dios: el poder que hizo los mundos a 
partir de la nada, y saber que está dispuesto a la obra de liberarnos con tal que lo 
aceptemos. Nada hay que sea difícil para el Señor ni que se pueda oponer 
exitosamente a él. Todas las huestes de Satanás juntas carecen de poder en su 
empeño por batallar contra el Señor, quien ha “despojado a los poderes y 
autoridades” Colosenses 2:15. Por consiguiente, la victoria ya es nuestra cuando 



66 
 

reposamos en ese poder. Las cosas que Dios ha creado nos recuerdan su poder, y 
de esa forma triunfamos en las obras de sus manos. Esa gloriosa victoria es la que 
el sábado tiene por fin traernos. 

Por lo tanto, siendo el sábado la señal de una creación 
perfecta, es el sello de la nueva criatura en Cristo. Es el 

sello de Dios ministrado por el Espíritu de Dios. Teniendo 
su origen en el paraíso y formando parte del reposo del 
paraíso, muestra que quienes lo guardan en espíritu —
no meramente en la forma— están destinados mediante 

el gran poder de Dios a ocupar un lugar en el paraíso. Y 
en las edades venideras, cuando el Edén sea restaurado, 

toda carne se reunirá “de sábado en sábado” para adorar a Dios 
cuyo amor, poder y bondad en Cristo los llevaron a participar de las glorias de su 
Presencia (Isaías 66:22-23). Y cuando se reúnan en esos triplemente bendecidos 
sábados, cantarán: “El Cordero que fue inmolado digno es de recibir el poder, las 
riquezas, la sabiduría, la fortaleza, el honor, la gloria y la alabanza” Apocalipsis 5:12. 
Pero la hueste redimida no estará sola en sus alabanzas. Todas las obras de Dios lo 
alaban incluso ahora, mientras gimen esperando su redención. Pero entonces, 
habiendo sido quitada hasta la última traza de maldición, y una vez que el evangelio 
haya restaurado la creación original, “toda cosa creada que está en el cielo, sobre 
la tierra, debajo de la tierra y en el mar, y todas las cosas que en ellos hay” dirán en 
perfecta unidad y a una sola voz: “Al que está sentado en el trono y al Cordero, sea 
la alabanza, la honra, la gloria y el dominio por los siglos de los siglos” Apocalipsis 
5:13. Amén. 

 

 

www.libros1888.com 
www.libros1888.org 

 

 

http://www.libros1888.com/
http://www.libros1888.org/

